


OBJETIVOS: 

1) DESTACAR A IMPORTÂNCIA DE CONHECER NOSSA DOUTRINA 

2) ESCLARECER SOBRE A SOLENIDADE DO TEMPO EM QUE VIVEMOS
    E NOSSO PAPEL NO GRANDE CONFLITO HOJE 

3) CONFIRMAR NOSSA IDENTIDADE PROFÉTICA COMO ADVENTISTAS REFORMADORES 

Maratona ENAR: 

O que é? 
A maratona é o desafio de todos os jovens estudarem a apostila completa antes do dia da prova. 

Onde? 
Pode ser num parque, na casa de um jovem, na igreja ou outro lugar conforme a liderança achar melhor 

Quando estudar? 
A sugestão é que cada final de semana tenha um aulão de um estudo da apostila. Que seja sexta à noite,
sábado à tarde ou domingo antes do culto conforme a realidade de cada igreja. 

Quem? 
Membros e interessados devem participar, inclusive deve ser feito um esforço coletivo para que todos os jovens estejam 
envolvidos 

Como? 
De uma forma espiritual, dinâmica e bem objetiva. O pastor, obreiro, dirigente da igreja ou o departamental de
jovens exporá o assunto.

03/12/2017: Que venha a prova! 



ÍNDICE
Quem é Deus?

O Deus dos nossos pais

A Triunidade de Deus
no Novo Testamento

A Divindade de Cristo 
revelada na Antiga Aliança

Jesus Cristo, Deus pleno

“E o Verbo se Fez carne”

O Espírito Santo

Os dons do Espírito Santo

O Deus triuno nos ama

Conclusão — E agora,
que faremos?

1.

2.

3.

4.

5.

6.

7.

8.

9.

...............................................................................  04

...........................................................  09

.................................................................  14

....................................................  20

.........................................................  25

...........................................................  30

...........................................................................  36

......................................................  42

............................................................  49

.................................................................................  54



1

Aimportância de termos um conhecimento correto acerca de Deus foi destacada por Jesus: 
“Esta é a vida eterna: que Te conheçam, o único Deus verdadeiro, e a Jesus Cristo, a quem en-
viaste” (João 17:3). Esse conhecimento envolve a nossa salvação eterna. Contudo, enfren-
tamos algumas dificuldades para conhecer plenamente a Divindade. Há uma limitação 

natural própria da condição humana. Devido à diferença abissal que existe entre o homem e Deus, 
precisamos ter humildade para reconhecer que não podemos saber tudo sobre Ele.

A tradição conta uma história sobre Agostinho,1 que pode nos ajudar a entender as limitações que 
temos em compreender a natureza trina de Deus. O sábio pai da igreja queria entender como Deus, 
sendo um, podia ser três ao mesmo tempo. Para refrigerar a mente, resolveu caminhar na praia en-
quanto refletia sobre o problema. Imerso em seus pensamentos, só percebeu uma criança brincando 
à beira-mar quanto já estava bem próximo dela. O menino havia cavado um buraco na areia e, com 
uma canequinha, corria para o mar a fim de enchê-la com água salgada. Em seguida, voltava rápido 
ao buraco para derramar a água nele. Depois reiniciava o processo. Tomado pela curiosidade, o ilus-
tre pensador perguntou à criança:

— O que você está fazendo?
— Colocando o mar dentro desse buraco — respondeu inocentemente o pequeno.
Antes de afirmar que aquilo era impossível, Agostinho se deteve e, como se um raio atingisse seu 

coração, entendeu que estava tentando fazer a mesma coisa. Querer entender Deus em todas as Suas 
dimensões é como tentar colocar o oceano dentro de um buraco na praia.

Nessa busca, o estudante deve ter a cautela de não cair na armadilha da especulação filosófica. 
Quando vamos além do que está escrito, podemos ensinar algum erro, alguma heresia. Talvez a falta 
de cuidado nesse ponto seja fruto do orgulho espiritual, que leva a pessoa a não conseguir separar 
entre o que a Bíblia ensina de fato e o que a própria pessoa gostaria que a Palavra de Deus ensinasse.

Nesse ponto da nossa reflexão, cabe a advertência da pena inspirada:
“A revelação que Deus de Si mesmo deu em Sua Palavra é para nosso estudo. Esta podemos pro-

curar compreender. Mas além disto não devemos penetrar. O mais elevado intelecto pode esforçar-se 
até à exaustão em conjeturas concernentes à natureza de Deus, mas os esforços serão infrutíferos. 
Esse problema não nos foi dado a solver. Nenhuma mente humana pode compreender a Deus. Nin-
guém deve se entregar a especulações com referência à Sua natureza. A esse respeito, o silêncio é elo-

Quem é Deus?
Compreender corretamente 
a Deus e as Suas ações é vital 
para a nossa salvação

-  4  -



quência. O Onisciente está acima de discussão. 
[...] Somos tão ignorantes acerca de Deus como 
criancinhas; mas, como criancinhas, é-nos dado 
amá-lO e obedecê-lO.”2

Ellen White reconhece que existem limita-
ções para entendermos plenamente a natureza 
de Deus. Os teólogos chamam essa dificuldade 
de mistério. No sentido bíblico, mistério é o co-
nhecimento divino que está oculto ao homem e 
que é revelado por Deus. Sproul explica que “o 
termo mistério se refere àquilo que é verdadeiro, 
mas não entendemos. A Trindade, por exemplo, 
é um mistério. Não posso penetrar no mistério 
da Trindade ou da encarnação de Cristo com mi-
nha mente falível. Tais verdades são muito eleva-
das para mim.”3 

Por esta razão, para o homem, Deus é miste-
rioso (Isaías 45:15). O mesmo pode ser dito so-
bre o pecado. Ele é real, mas por não podermos 
explicar a sua origem, Paulo o chama de “misté-
rio da iniquidade” (2 Tessalonicenses 2:6).

Contudo, existem mistérios que podem ser 
entendidos. O NT (NT) revela verdades que 
eram ocultas para o povo do AT (Antigo Testa-
mento). O plano da salvação é classificado como 
mistério por ter sido revelado em muitos de seus 
aspectos apenas na encarnação do Filho (Roma-
nos 16:25-27; 1 Coríntios 2:1). O próprio fato de 
que Deus Se fez homem e andou entre nós é des-
crito na Bíblia como o “mistério da piedade” (1 
Timóteo 3:16).

Por essa razão, Ellen White nos adverte contra 
as especulações com respeito à pessoa de Deus. 
Não devemos nos esquecer de que a moldura 
histórica que envolveu esse conselho foi a crise 
panteísta4 que o Movimento Adventista enfren-
tou há mais de cem anos. Note que ela não está 
proibindo o seu estudo, mas sim as especulações 
filosóficas que vão além do que está escrito.

Opiniões não cristãs sobre Deus
Antes de avançarmos em nosso estudo sobre 

a Divindade, vamos conhecer algumas correntes 
de pensamento que são contrárias ao Deus reve-
lado pelas Escrituras.

Ateísmo — O termo é formado por duas pa-
lavras gregas, o prefixo “a”, de negação, mais a 
palavra “theos”, que significa Deus. Assim, ateís-
mo é a corrente filosófica que nega a existência 
de Deus. Podemos identificar três tipos de ateís-
mo: (1) o prático, (2) o dogmático e (3) o virtual. 
O ateísmo prático é representado pelas pessoas 

comuns que, decepcionadas com a atitude de 
cristãos nominais, sentem que sua fé em Deus 
esfriou. Eles se tornam indiferentes à religião 
e vivem como se Deus não existisse. O ateísmo 
dogmático é formado por aqueles que defendem 
abertamente a não existência de Deus. Pode ser 
chamado também de ateísmo militante. Por fim, 
o ateísmo virtual é ensinado por pessoas que des-
personalizam Deus pela remoção de Seus atribu-
tos pessoais, tornando-O, assim, abstrato. Nesse 
caso, a pessoa acredita que uma energia cósmica, 
a natureza ou mesmo a consciência social gover-
nariam a nossa vida.5

Agnosticismo — É constituído por duas pa-
lavras gregas. Novamente o prefixo “a” de nega-
ção mais a palavra “gnose” que tem o sentido de 
“conhecimento”. Agnósticos são aqueles que, ao 
afirmarem ser impossível qualquer conhecimen-
to verdadeiro, defendem que nem a existência 
nem a natureza de Deus, além da essência supre-
ma do universo, podem ser conhecidas.6

Panteísmo — Também formada por dois vo-
cábulos gregos, “pan” que significa tudo ou to-
dos, mais a palavra “theos” que, como vimos, é 
traduzida por “Deus”. No sentido etimológico, 
o panteísmo se refere à doutrina que afirma não 
existir um Deus pessoal, mas que todas as coisas 
fazem parte de um ser eterno e autoexistente. No 
pensamento budista, o alvo da alma é alcançar 
um estágio de evolução espiritual onde a própria 
consciência deixaria de existir e seria dissolvi-
da nessa divindade suprema. Eles chamam esse 
estado de iluminação de Nirvana. Em última 
instância, o panteísmo é um tipo de ateísmo, na 
medida em que ensina que tudo faz parte do ser 
divino, e que não existe um Deus pessoal.

Politeísmo — A religião original da humani-
dade foi o monoteísmo (do grego “mono”, “um”, 
mais a palavra grega para Deus, “theos”). O pri-
meiro ato de afastamento da crença no Deus úni-
co foi em direção ao culto à natureza (Sol, Lua e 
estrelas no céu; fogo, ar e água, na Terra). Com 
o tempo, as forças da natureza foram personi-
ficadas e se tornaram deuses.7 Assim, no culto 
afro-brasileiro, Iemanjá é a deusa das águas; na 
mitologia nórdica, Thor é o deus do trovão.

Dualismo — Essa corrente de pensamento 
assume que existem dois princípios distintos que 
movem o universo: o Bem e o Mal. De origem 
persa, o Zoroastrismo influenciou o movimen-
to herético conhecido como gnosticismo, que 
rondou por muito tempo o cristianismo. Para 

Quem é Deus?

-  5  -



o gnóstico existem dois deuses: um supremo, e 
outro um semideus. Como esse Ser supremo é 
inteiramente bom e não pode fazer nada imper-
feito, o nosso mundo, que é mau, foi criado pelo 
semideus. No terceiro século da era cristã, surgiu 
o Maniqueísmo, fundado por Maní. Ele tentou 
fundir o dualismo oriental com o cristianismo. 
Para esse grupo, Deus e a matéria (ou Satanás) 
seriam eternos. Deus teria poder e conhecimen-
to limitado e estaria fazendo o melhor para ven-
cer o mal.

Deísmo — Se, por sua vez, os panteístas sacri-
ficam a transcendência8 de Deus para defender 
Sua imanência, os deístas cometem o erro con-
trário ao ensinar que Sua transcendência elimina 
a imanência.9 Para o deísmo clássico, Deus criou 
leis naturais infalíveis que governam o mundo. 
Sobre elas, Ele apenas exerce uma supervisão. 
Assim, não haveria milagres. Esse grupo ensina 
que Deus pode ser compreendido apenas pelo 
uso da razão sem a necessidade de revelação es-
pecial, trazida pela Bíblia. Thiessen argumenta 
que o pensamento deísta leva à seguinte con-
clusão: “Um Deus deístico, ausente, não é muito 
melhor que não ter Deus algum”.10

Uma definição de Deus
Afinal, segundo o conceito bíblico, quem é 

Deus? Essa questão é muito ampla e, ao tentar 
defini-la, podemos cometer o erro de limitar 
Deus. Porém, podemos traçar alguns conceitos 
básicos para entender a Divindade, baseados na 
revelação das Escrituras Sagradas. Toda tentati-
va de definir Deus é imperfeita, pois o finito não 
pode conter o infinito. Apesar dessa dificuldade, 
o esforço vale a pena porque pode nos ajudar a 
torná-lO mais claro à compreensão.

O professor Langston define Deus com as se-
guintes palavras: “Deus é Espírito pessoal, perfei-
tamente bom que, em santo amor, cria, sustenta e 
dirige tudo”.11

Essa definição é útil porque destaca tanto a 
natureza de Deus (Ele é Espírito pessoal), como 
o Seu caráter (perfeitamente bom). Além de 
revelá-lO como a causa primária do Universo 
(criou, sustenta e dirige tudo), destaca como Se 
relaciona com tudo o que criou (santo amor).

Os atributos de Deus
Outra forma de tentarmos entender Deus 

é estudando os Seus atributos. Eles são aspec-
tos do caráter de Deus que podem nos ajudar a 

compreender melhor quem Ele é. Atributos são 
qualidades dadas a um ser que existe. Há diver-
sas formas de classificar os atributos divinos, 
mas nesse estudo vamos agrupá-los conforme 
o modo como Ele Se relaciona com a criação. 
Assim, teremos os atributos relacionados à na-
tureza de Deus, que dizem respeito apenas a Ele 
mesmo, independentemente da Sua criação; os 
atributos ativos, que dizem o que Deus é em rela-
ção ao universo; e os atributos morais, que falam 
de Deus em relação às Suas criaturas.12

Os atributos relacionados à natureza íntima de 
Deus são: espiritualidade, infinitude, unidade. 

Por espiritualidade queremos dizer que Deus 
é Espírito (João 4:24). Isso significa que, apesar 
de ser invisível ao pecador (Colossenses 1:15; 1 
Timóteo 1:17; Hebreus 11:27), Ele tem persona-
lidade, pois pensa, sente, deseja e Se comunica 
com Suas criaturas. Ele não está limitado como os 
seres humanos, que possuem corpos físicos. Ele é 
um ser real, pois Cristo fez referência à Sua forma 
(João 5:37, comparar com Filipenses 2:6).13 

Ao mesmo tempo que Deus é imanente, está 
dentro da Sua criação e interage com ela, Ele 
também é transcendente, ou seja, tem uma exis-
tência que vai além das coisas criadas. Por isso, 
o rei Salomão pôde dizer durante sua prece de 
dedicação do primeiro templo: 

“Mas será possível que Deus habite na Terra? 
Os céus, mesmo os mais altos Céus, não podem 
conter-Te. Muito menos este templo que construí!” 
(1 Reis 8:27; ver também 2 Reis 2:6; 2 Reis 6:18). 

Por infinitude queremos dizer que Deus não 
está sujeito às limitações naturais dos seres hu-
manos. Isso se manifesta de duas maneiras: no 
tempo e no espaço. No tempo, porque para Ele 
não existem presente, passado e futuro. Tudo é 
como se fosse um eterno presente. Ele não veio à 
existência, mas sempre existiu. Ele é eterno (Sal-
mos 90:2). No espaço, porque a presença divina 
se manifesta em todos os lugares do universo de 
forma igual.

Por unidade de Deus afirma-se que Ele é ex-
clusivo e não existe outro que se Lhe possa com-
parar (Êxodo 20:3; Deuteronômio 4:35 e 39; 1 
Samuel 2:2; 2 Samuel 7:22 etc.). A base da fé de 
Israel estava nas palavras de Deuteronômio 6:4, 
“Ouça, ó Israel: O Senhor, o nosso Deus, é o único 
Senhor”).

Os atributos ativos, que falam do que Deus é 
em relação à Sua criação: onipotência, onipre-
sença, onisciência, imutabilidade, eternidade e 

ENAR 2019 - Conhecendo a Divindade  |  Apostila de Estudos

-  6  -



soberania. Quando dizemos que Deus é onipo-
tente (Deuteronômio 3:24; Deuteronômio 32:39; 
Jó 40:2 etc.), significa que Ele pode fazer tudo o 
que esteja de acordo com Sua santa natureza, e 
que tem poder para controlar tudo que existe, 
segundo a Sua vontade. Toda a vida é sustentada 
por Deus.

Deus também é onipresente, ou seja, não há 
lugar na Sua criação em que Ele não esteja pre-
sente (Deuteronômio 4:39; Salmos 139:7-10; 
Provérbios 15:3 e 11; Efésios 1:23 etc.). Pearlman 
destaca que “embora Deus esteja em todo lugar, 
ele não habita em todo lugar. Somente ao entrar 
em relação pessoal com um grupo ou com um 
indivíduo, se diz que ele habita com eles”.14

Outro atributo ativo de Deus é a onisciência; 
ou seja, Ele conhece todas as coisas (1 Crônica 
28:9; Salmos 139:1-16; Salmos 147:4 e 5; Isaías 
40:28). Seu conhecimento é perfeito. Ele não 
precisa pesquisar ou aprender sobre qualquer 
assunto. Segundo Langston, “a nós só ocorrem 
lembranças do passado; para Deus, porém, tan-
to o passado como o futuro constituem uma só 
lembrança”.15 É muito reconfortante saber que “o 
seu Pai sabe do que vocês precisam, antes mesmo 
de o pedirem” (Mateus 5:8).

A Bíblia também ensina que Deus é imutável, 
ou seja, que não age de forma imprudente ou 
quebra a Sua palavra, mas que é o mesmo on-
tem, hoje e eternamente. “Toda boa dádiva e todo 
dom perfeito vêm do alto, descendo do Pai das lu-
zes, que não muda, como sombras inconstantes” 
(Tiago 1:17).

Por fim, dizemos que Deus é soberano sobre 
Sua criação, que Ele pode agir conforme Sua 
vontade, sem ser questionado (Daniel 4:35; Ro-
manos 9:21). Ele tem esse direito porque todas 
as coisas vieram à existência pela Sua vontade 
(Apocalipse 4:11) e se mantêm vivas pelo Seu 
poder (Atos 17:28). 

Por fim, podemos falar dos atributos morais 
de Deus, ou seja, o que Deus é em relação às Suas 
criaturas. São eles: Santidade, justiça, fidelidade, 
misericórdia, amor e bondade.

Deus é santo (Levítico 11:44; 1 Pedro 1:15 e 
16; Apocalipse 4:8). Isso quer dizer que Ele não 
pode pecar e nem tolerar o pecado, porque é 
puro.

Deus é justo (Salmos 119:137). A justiça é a 
santidade em ação. Deus é justo quando livra o 
inocente, condena o ímpio e exige que se faça 
justiça. Ele é justo quando perdoa o pecador e 

lhe concede vida eterna: “Já agora a coroa da jus-
tiça me está guardada, a qual o Senhor, reto Juiz, 
me dará naquele Dia; e não somente a mim, mas 
também a todos quantos amam a Sua vinda” (2 
Timóteo 4:8).

Deus é fiel (Êxodo 34:6; Números 23:19; 1 Co-
ríntios 10:13). Ele não falha, e seguramente cum-
prirá aquilo que prometeu.

Deus é misericordioso (Lamentações 3:22). 
Significa que Sua bondade nos alcança, apesar da 
nossa condição pecaminosa deplorável. Ele ma-
nifestou Sua misericórdia quando enviou Cristo 
ao mundo para morrer por nós, apesar de não 
merecermos.

Deus é amor (1 João 4:9 e 10). Deus não tem 
amor, pois Ele é o amor em pessoa. Por isso, bus-
ca manter uma relação próxima com Suas cria-
turas, em especial com aqueles que também O 
amam.

“‘Deus é amor’ (1 João 4:8), está escrito sobre 
cada botão que desabrocha, sobre cada haste de 
erva que brota. Os amáveis passarinhos, a encher 
de música o ar, com seus alegres trinos; as flores 
de delicados matizes, em sua perfeição, impreg-
nando os ares de perfume; as altaneiras árvores 
da floresta, com sua luxuriante ramagem de um 
verde vivo — todos testificam da terna e paternal 
solicitude de nosso Deus, e de Seu desejo de tornar 
felizes os Seus filhos.”16

Deus é bom (Salmos 73:1; Mateus 19:17). Por 
essa razão, Ele concede vida e outras bênçãos a 
Suas criaturas (Salmos 25:8).

A doutrina da Trindade
Depois do exposto acima, resta responder à 

pergunta inicial, de Agostinho: Como Deus pode 
ser um e três ao mesmo tempo? Deus Se revelou 
através das Escrituras. Nela encontramos tudo o 
que precisamos saber sobre Ele. Temos todas as 
respostas para as perguntas que fazemos? Não. 
Mas, através daquilo que está revelado, pode-
mos desenvolver um relacionamento profundo 
e amoroso com a Divindade. Quando o ser hu-
mano busca responder os próprios questiona-
mentos, indo além do que está escrito, entrará 
no campo da especulação e fatalmente cairá na 
heresia. Essas pessoas tentam colocar Deus den-
tro de uma caixa — sua mente — e querem en-
tender todos os aspectos referentes a Ele. Isso é 
impossível.

A tentativa de entender a divindade além da 

Quem é Deus?

-  7  -



revelação pode levar a dois extremos: o triteís-
mo17 ou ao monarquianismo.18 O triteísmo ensi-
na que Deus consiste em Três pessoas distintas, 
mas que cooperam entre Si. Esse grupo reduz o 
Deus trino a uma espécie de governo de três po-
deres — legislativo, executivo e judiciário. Essa 
visão transforma a divindade em um panteão pa-
gão, uma tríade de divindades.

Para o Modalismo Monárquico, por sua vez, 
existe apenas um Deus que Se manifesta de três 
modos diferentes. O exemplo clássico que dão é 
de uma pessoa que pode desempenhar diversos 
papéis ao longo do dia, tal como marido, pai e 
profissional. Assim, o Pai é o Deus do AT, o Fi-
lho é a mesma pessoa, que Se manifestou entre 
os homens, e o Espírito Santo é o Deus da nova 
dispensação.

Essas concepções são contrárias às Escrituras. 
Essas visões não revelam o Deus da Bíblia. São 
entendimentos parciais que revelam apenas al-
guns aspectos de Deus, mas não Sua totalidade. 
Precisamos entender a doutrina da Triunidade 
de Deus como uma espécie de muro que protege 
o nosso intelecto contra o erro das especulações 
sobre a Sua natureza. Deus é um em essência e 
três em pessoa. As Escrituras são claras em três 
questões: (1) Deus é um; (2) Pai, Filho e Espírito 
Santo são divinos em todos os sentidos; por fim, 
(3) podemos distinguir um do outro pela obra 
que realizam.19 Tudo o que for além dessas afir-

mações pode ser classificado como heresia. Nos 
próximos artigos veremos se a doutrina da Triu-
nidade de Deus está baseada nas Escrituras.

______________________________________________________________

Referências

1 Agostinho (354-430 d.C.), em latim Aurelius Augustinus Hipponensis, foi 
bispo de Hipona, cidade no norte da África. Foi um dos mais importan-
tes teólogos e filósofos nos primeiros séculos do cristianismo, cujas obras 
foram muito influentes no desenvolvimento do cristianismo e da filosofia 
ocidental.
2 WHITE, Ellen G. A ciência do bom viver, p. 429 e 430.
3 SPROUL, R. C. Eleitos de Deus. São Paulo: Cultura Cristã (2016), pp. 32 e 
33.
4 Crise Panteísta: Liderado pelo Dr. John Harvey Kellogg (1852-1943), mé-
dico e pensador religioso adventista, foi um grande movimento pró-pan-
teísmo; crença que o levaria à apostasia e consequente abandono da fé 
adventista.
5 THIESSEN, Henry Clarence. Palestras introdutórias à Teologia Sistemática. 
São Paulo: Imprensa Batista Regular, 1997, pp. 34 e 35.
6 Ibidem, pp. 35 e 36.
7 Ibidem, p. 43.
8 Transcendência: Qualidade daquilo que está acima das ideias e dos co-
nhecimentos ordinários. Que excede os limites normais; superior, sublime.
9 Imanência: Diz-se daquilo que permanece no âmbito da experiência 
possível, agindo na captação da realidade através dos sentidos. Que está 
inseparavelmente contido na natureza de um ser ou de um objeto.
10 LANGSTON, A. B. Esboço de Teologia Sistemática. Rio de Janeiro: Casa 
Publicadora Batista, 1951, p. 35.
11 PEARLMAN, Myer. Conhecendo as doutrinas da Bíblia. São Paulo: Vida, 
1990, p. 45.
12 Ibidem.
13 Ibidem, p. 47.
14 LANGSTON, A. B. Esboço de Teologia Sistemática, p. 54.
15 Citado por PEARLMAN, Myer. Conhecendo as doutrinas da Bíblia, p. 48.
16 WHITE, Ellen G. Caminho a Cristo, p. 10 e 11.
17 Triteísmo é a crença na existência de três deuses, com personalidades 
distintas. Esse ensino se opõe a doutrina bíblica da Trindade que, como 
vimos, ensina que existem Três pessoas, mas uma essência divina.
18 Modalismo ou Modalismo Monárquico defende que Deus é uma 
pessoa que Se manifesta de três maneiras diferentes. É também conhecido 
como Sabelianismo por causa de seu fundador, Sabélio.
19 WILLMINGTON, Harold L. A pessoa e o ministério de Deus Pai in Mal 
Couch (ed.). Os fundamentos para o século XXI: examinando os principais 
temas da fé cristã. São Paulo: Hagnos, 2009, p. 256.

Anotações para estudo:

ENAR 2019 - Conhecendo a Divindade  |  Apostila de Estudos

-  8  -



2

Em diversos momentos da história da Igreja Cristã, a doutrina da Triunidade foi atacada em 
algum dos seus aspectos. Isso ocorreu com certa regularidade. Ora surge algum movimento 
que acusa a doutrina da Triunidade de ser uma herança do paganismo, ora a ênfase recai 
sobre cada pessoa da Divindade, descambando para o triteísmo. Num momento, a missão 

do Espírito Santo fica em evidência, como acontece no pentecostalismo; noutro, Sua personalidade é 
negada, como nos movimentos unicistas. Um grupo enfatiza a humanidade de Cristo em detrimento 
de Sua divindade; outro destaca Sua divindade ao mesmo tempo que nega Sua humanidade. 

Nos últimos tempos surgiram ministérios independentes, tanto no Brasil quanto no exterior, que 
têm questionado essa doutrina no meio adventista. Pensam ter uma nova luz para dar ao povo de 
Deus,1 ou seja, um aspecto da verdade que só eles compreendem e mais ninguém. Por isso, sentem-se 
imbuídos de um sentimento de zelo missionário em favor da igreja. Na verdade, estão apenas repro-
duzindo velhas heresias e desviando o povo do conhecimento do verdadeiro Deus. 

Apesar da palavra Trindade não aparecer na Bíblia, a doutrina é claramente descrita pela revela-
ção. Para evitar qualquer confusão doutrinária, preferimos nos referir a essa doutrina como Triuni-
dade de Deus ao invés do termo controvertido, Trindade.

A compreensão dessa doutrina é mais explícita e completa no NT. Se bem que não exista uma 
exposição tão clara, também encontramos indícios dela nas páginas do AT. Isso ocorreu porque a 
revelação da doutrina da triunidade está relacionada com o plano da salvação. À medida que Deus 
foi revelando o evangelho ponto a ponto, a doutrina da Triunidade de Sua natureza foi se tornando 
mais clara.

O monoteísmo judaico
A religião monoteísta de Israel contrastava com o politeísmo do mundo antigo. No AT, na maior 

parte do tempo, os profetas denunciavam o encantamento do povo de Israel pelo culto politeísta das 
nações vizinhas. A luta para defender o monoteísmo israelita pode ser dividida em dois momentos. 
No primeiro, o povo era seduzido pelo culto politeísta das nações vizinhas de Israel. Os profetas en-
contravam dificuldades para converter o povo desses cultos para a fidelidade a Jeová. Isso foi assim 
até o tempo do segundo exílio, o cativeiro babilônico. Num segundo momento, quando o povo judeu 
retornou para a Palestina, parece que o politeísmo não exercia mais o mesmo fascínio de antes, e 

O Deus dos nossos pais
A revelação da 
Triunidade de Deus
no Antigo Testamento

-  9  -



a nação passou a repudiar qualquer tentativa de 
adoração a outro deus.

Contudo, em qualquer tempo, os profetas de 
Deus lutavam para destacar o monoteísmo da 
religião de Israel. Através do profeta Isaías, o 
Senhor afirmou: “Eu sou o primeiro e Eu sou o 
último; além de Mim não há Deus” (Isaías 44:6); 
“pois Eu sou Deus, e não há nenhum outro” (Isaí-
as 45:22); “antes de Mim nenhum deus se formou 
nem haverá algum depois de Mim”, (Isaías 43:10).2

Apesar dessa ênfase na singularidade de Jeo-
vá, o próprio Senhor procurou ensinar ao Seu 
povo que havia uma unidade composta dentro 
da divindade. Como havia o risco de o povo cair 
num conceito politeísta de Deus, a revelação des-
sa doutrina ficou um tanto velada no texto do AT.

“Shema”
Um caso que demonstra a pluralidade dentro 

da divindade encontra-se no texto de Deuteronô-
mio 6:4, “Ouça, ó Israel: O Senhor, o nosso Deus, 
é o único Senhor”. Essa passagem é conhecida 
como “shema” (ouve), a primeira palavra do tex-
to no original hebraico. No original está escrito: 
“Shema Ysra’el YHWH ‘elohenu YHWH ‘echad.”

No hebraico existem duas palavras para ex-
pressar unidade: ‘echad e yachid. ‘Echad designa 
unidade composta, como em Gênesis 2:24, “e eles 
se tornarão uma [‘echad] só carne”. Yachid se re-
fere à unidade absoluta, como em Juízes 11:34, “E 
ela era filha única [yachid]. Ele [Jefté] não tinha 
outro filho.” Para Pedro Apolinário, “devemos fa-
zer distinção entre... ‘echad que significa união, 
do verbo yakhâd = unir; e yachid, que quer dizer 
solitário, só um, unicamente.”3 

Moisés poderia ter usado a palavra hebraica 
que significa unidade simples, mas, guiado pelo 
Espírito Santo, usou a palavra que significa uni-
dade composta. O Senhor queria preparar o es-
pírito de Seu povo para a revelação da existência 
da triunidade divina.

Indícios da Triunidade de Deus
A pluralidade dentro da divindade se revela já 

na obra da criação. Relatando a criação humana, 
Moisés escreveu: “E disse Deus: Façamos o ho-
mem à Nossa imagem” (Gênesis 1:26). O sujeito 
da frase é Deus, indicado na flexão singular do 
substantivo. Tal situação exige a flexão do ver-
bo na primeira pessoa do singular. Ficaria assim: 
“E disse Deus: Faço o homem à Minha imagem.” 
Mas, ao dizer “façamos” em lugar de “faço”, Deus 

deixa muito claro que o ato de criar foi compar-
tilhado. Mas, com quem Deus estaria falando? 
Com outro ser (ou seres) que tenha o mesmo 
status dEle. Os grupos que não aceitam a doutri-
na da Triunidade levantam duas objeções contra 
esta explicação. 

Em primeiro lugar, para eles, essa passagem 
não estaria descrevendo a unidade composta 
de Deus, pois o uso da expressão “façamos” é 
uma espécie de plural majestático,4 uma flexão 
comum aos monarcas quando falam em públi-
co. Essa explicação revela desconhecimento dos 
tempos bíblicos, pois não se pode encontrar um 
só exemplo de um rei falando assim nas páginas 
da Bíblia. A segunda explicação que os antitri-
nitarianos dão é que Deus estaria conversando 
com os anjos. Sobre isso, comenta E. H. Bancroft:

“Alguns afirmam que ‘nós’ (oculto), em Gê-
nesis 1.26, que diz: ‘Façamos o homem à nossa 
imagem [...]’, refere-se à consulta de Deus com os 
anjos, com quem Ele toma conselho sempre que 
faz algo importante; mas Isaías 40:14 diz: ‘Com 
quem tomou Ele conselho [...]?’ mostra que tal 
suposição é sem base; e, além disso, Gênesis 1:27 
contradiz essa ideia, pois repete a afirmação ‘[...] 
à nossa imagem [...]’ (mostrando que isso não se 
refere à imagem de Deus e dos anjos): ‘[...] Criou 
Deus pois, o homem à Sua imagem, à imagem de 
Deus o criou [...]’. Acresce, ainda, que a tradução 
mais correta desse versículo não seria ‘façamos’, 
e, sim, ‘faremos’, indicando antes a linguagem da 
resolução do que da consulta.”5

Além da criação do homem, as Escrituras 
revelam a ação da Triunidade na formação do 
universo. Ela declara que não só o Pai é criador, 
mas que o Espírito Santo e o Filho também são. 
No início do primeiro capítulo de Gênesis, está 
escrito que “o Espírito de Deus Se movia sobre a 
face das águas” (versículo 2). Apesar de o Espíri-
to Santo não ser apresentado como alguém dis-
tinto dentro da divindade nessa passagem, é re-
velado como criador. Jó 33:4 reforça esse ensino: 
“O Espírito de Deus me fez” (ver também Salmos 
104:30). Fazendo referência ao Filho como parte 
integrante na criação através da figura alegórica 
da palavra Sabedoria, Salomão menciona: “Fui 
estabelecida deste a eternidade [...] quando fixava 
o mar e os limites [...] estava com Ele e era o Seu 
arquiteto” (Provérbios 8:23, 29 e 30).6 

Quanto à participação do Pai na criação, Moi-
sés menciona em seu cântico: “É assim que retri-
buem ao Senhor, povo insensato e ignorante? Não 

ENAR 2019 - Conhecendo a Divindade  |  Apostila de Estudos

-  10  -



é Ele o Pai de vocês, o seu Criador, que os fez e os 
formou?” (Deuteronômio 32:6). O NT apresenta 
também o Filho como alguém ativo na criação: 
“Todas as coisas foram feitas por intermédio dEle 
[o Verbo],” (João 1:3. Veja também Colossenses 
1:16 e Hebreus 1:2). A obra da criação foi ativi-
dade divina: “Pois toda a casa é construída por 
alguém, mas Deus é o edificador de tudo” (He-
breus 3:4). A participação do Filho e do Espírito 
Santo na obra da criação reafirma a divindade 
deles. Contudo, embora as Escrituras declarem 
que Deus Pai é criador juntamente com o Filho 
e o Espírito Santo, ela é clara em dizer que Deus 
criou tudo sozinho: “Eu sou o Senhor, que fiz 
todas as coisas, que sozinho estendi os céus, que 
espalhei a terra por mim mesmo” (Isaías 44:24 
Almeida, Revista e Atualizada). Há contradição 
nisso? Não. É apenas o mistério da Triunidade 
revelada na obra da criação.

Além da criação, no relato da queda do ho-
mem encontramos outra referência à pluralida-
de dentro da divindade. Logo após a entrada do 
pecado no mundo, a Bíblia afirma: “Então disse 
o Senhor Deus: Agora o homem se tornou como 
um de Nós, conhecendo o bem e o mal” (Gênesis 
3:22). Esse Nós só pode envolver a divindade, ou 
seja, a passagem se refere à unidade composta 
dentro da divindade. Ele não estava conversando 
com os anjos, pois apenas Deus e seres pecadores 
podem conhecer o bem e o mal (versículo 5). 

Mais tarde, na destruição da Torre de Babel, o 
Senhor aparece novamente, dizendo: “Venham, 
desçamos e confundamos a língua que falam” 
(Gênesis 11:7). Outra vez, a pluralidade de Deus 
é enfatizada.

Na destruição de Sodoma e Gomorra, apare-
cem dois “Jeovás”: um que está na Terra, e outro 
que manda fogo do Céu para destruir as cidades 
impenitentes: “Então fez o Senhor [Jeová] chover 
enxofre e fogo, da parte do Senhor [Jeová], sobre 
Sodoma e Gomorra” (Gênesis 19:24). No texto 
hebraico, em lugar de Senhor está Jeová. Isso dá 
a entender que existe mais de um Jeová? É claro 
que não. Essa passagem só pode ser corretamen-
te entendida à luz da triunidade de Deus.

Essa mesma ideia aparece numa passagem 
messiânica escrita pelo profeta Zacarias, onde 
Jeová aparece enviando Jeová: 

“Assim sabereis vós que o Senhor dos Exércitos 
é quem Me enviou. Canta e exulta, ó filha de Sião, 
porque eis venho, e habitarei no meio de ti, diz o 
Senhor. Naquele dia muitas nações se ajuntarão 

ao Senhor, e serão o Meu povo; habitarei no meio 
de ti, e saberás que o Senhor dos Exércitos é quem 
Me enviou a ti” (Zacarias 2:9-11). 

Leia com atenção essa passagem. Observe que 
nos versículo 9 e 11, o Senhor envia o Messias 
para habitar no meio do povo de Deus, enquanto 
no versículo 10 já é o próprio Senhor que habi-
taria entre Seu povo. Isso teve cumprimento em 
Jesus. Várias vezes, Ele mesmo disse que era um 
enviado do Pai, e, na introdução do evangelho de 
João, Ele é apresentado como Deus habitando no 
meio do Seu povo (veja João 1:1 e 14; João 4:34; 
João 5:23 e 30 etc.).

As pessoas da Triunidade reveladas
No AT aparecem sutis referências às pessoas 

que formam a divindade.
Referências ao Pai — “Assim diz o Senhor: Is-

rael é o Meu primeiro filho” (Êxodo 4:22). “Não 
é Ele o Pai de vocês, o seu Criador, que os fez e os 
formou?” (Deuteronômio 32:6). “Eu serei seu Pai, 
e ele será Meu filho” (2 Samuel 7:14). “Entretanto, 
Tu és o nosso Pai. [...] Tu, Senhor, és o nosso Pai, 
e desde a antiguidade Te chamas nosso Redentor” 
(Isaías 63:16). “Pensei que você Me chamaria de 
Pai e que não deixaria de seguir-Me” (Jeremias 
3:19).

Referências ao Filho — “Quem subiu aos 
céus e desceu? Quem ajuntou nas mãos os ventos? 
Quem embrulhou as águas com sua capa? Quem 
fixou todos os limites da Terra? Qual é o Seu nome, 
e o nome do Seu Filho? Conte-me, se você sabe!” 
(Provérbios 30:4). “Proclamarei o decreto do Se-
nhor: Ele me disse: ‘Tu és o Meu Filho; Eu hoje te 
gerei. [...] Beijem o Filho, para que Ele não Se ire 
e vocês não sejam destruídos de repente, pois num 
instante acende-Se a Sua ira” (Salmos 2:7 e 12). 

Compare essas passagens com Hebreus 1:5 e 
6; Hebreus 5:5 e 6, e Atos 13:33, para perceber 
que o NT considera o Salmo 2 como uma passa-
gem messiânica.

Referências ao Espírito Santo — O AT afir-
ma que o Espírito Santo é um ser pessoal, pois 
pode ser entristecido (Isaías 63:10); é ativo no 
Universo e na criação do homem (Gênesis 1:2; Jó 
33:4); contende com o homem (Gênesis 6:3) e os 
inspira (Números 11:25). Ele é mencionado por 
Jeremias como o Deus pessoal que firma a Nova 
Aliança: “Eu serei o Seu Deus [...]”, Jeremias 
31:33); comparar com Hebreus 10:15 e 16, “O Es-
pírito Santo também nos testifica a este respeito. 
Primeiro Ele diz: ‘Esta é a aliança que farei com 

O Deus dos nossos pais

-  11  -



eles, depois daqueles dias, diz o Senhor. Porei as 
Minhas leis em seus corações e as escreverei em 
suas mentes’”. Essas características só podem ser 
encontradas em uma pessoa e não em uma ener-
gia ou influência, como querem crer aqueles que 
negam a personalidade do Espírito Santo. Outro 
ponto que merece destaque é o fato de que, no 
AT, o Espírito Santo é apresentado como pessoal 
e distinto da glória de Deus (veja Ezequiel 1:28; 
Ezequiel 2:1 e 2; Ezequiel 3:23 e 24).

É claro que uma exposição mais clara e obje-
tiva da pluralidade dentro da divindade só será 
revelada no NT, mas a semente dessa doutrina já 
estava plantada no AT. A manifestação de Deus 
em Cristo e o recebimento do Espírito Santo pela 
igreja tornaram clara a existência da Triunidade.

O Anjo do Senhor
Quando Hagar se encontra com o Anjo do 

Senhor, chama-O de “Deus”: “O Anjo do Senhor 
encontrou Hagar7 perto de uma fonte no deserto. 
[...] E perguntou-lhe: [...] Este foi o nome que ela 
deu ao Senhor (Jeová) que lhe havia falado: ‘Tu 
és o Deus que me vê’” (Gênesis 16:7 e 13). Essa é 
uma das primeiras aparições do Anjo do Senhor 
no AT. A expressão “Anjo do Senhor” aparece 
cinquenta e oito vezes no AT, e “anjo de Deus”, 
onze vezes.8 Quem seria ele? Comentando sobre 
a identidade do Anjo do Senhor revelado no AT, 
o comentarista bíblico Copass escreveu: 

“Esta pessoa exigiu soberania absoluta sobre os 
negócios humanos. Possuía os atributos da onipo-
tência e onisciência. Levou a efeito obras que so-
mente a onipotência poderia realizar. Empregou 
as fórmulas da Divindade – jurou por Si mesmo. 
Foi o Protetor e Salvador gracioso, o Redentor do 
mal, o Intercessor, o objeto de invocação religio-
sa, e da maneira mais clara declarou ser Jeová, 
Elohim, Eu sou o que sou. No entanto, esse ser 
misterioso é representado como sendo distinto de 
Deus como portador de uma missão divina.”9

A conclusão a que podemos chegar é que o 
Anjo do Senhor é uma teofania10 do Filho pré
-encarnado.

Indícios da Triunidade
Além das evidências apresentadas, existe um 

grupo de passagens que sugere a triunidade de 
Deus. Falando sobre a missão do Messias, o pro-
feta Isaías escreveu: “E agora o Soberano, o Se-
nhor [Pai] Me [Filho] enviou, com Seu Espírito 
[Espírito Santo]” (Isaías 48:16). Essa passagem é 

muito semelhante à de João 14:16, que apresenta 
também os três membros da divindade envolvi-
dos na salvação do homem: “E Eu rogarei ao Pai, 
e Ele vos dará outro Consolador, para que fique 
convosco para sempre” (Almeida, Revista e Cor-
rigida). A diferença entre essas duas passagens é 
que na primeira é prometido o envio do Messias 
e do Espírito de Jeová, enquanto na segunda ape-
nas o Espírito Santo é enviado.

Outra passagem que destaca esse mesmo as-
pecto é Isaías 63: 9 e 10: “Em toda a aflição do Seu 
povo Ele [Pai] também Se afligiu, e o anjo da Sua 
presença [o Filho] os salvou. Em Seu amor e em 
Sua misericórdia Ele os resgatou; foi Ele que sem-
pre os levantou e os conduziu nos dias passados. 
Apesar disso, eles se revoltaram e entristeceram o 
Seu Espírito Santo. Por isso Ele Se tornou inimigo 
deles e lutou pessoalmente contra eles.” 

Ridderbos, em seu excelente comentário sobre 
o livro de Isaías, elucida a questão. Sobre a identi-
dade do “Anjo de Sua presença”, ele comenta: 

“Portanto, através do ‘Anjo de sua presença’ 
Ele os salvou. Isso não pode ser referência a um 
dos anjos criados, pois não poderia ser dito a res-
peito de nenhum deles que tenha redimido Isra-
el de toda a sua aflição. Portanto, essa referência 
só pode ser ao Anjo do Senhor, que é o próprio 
Deus, mas também é distinto de Deus. Ele é o 
mesmo a quem nós, com base no NT, chamamos 
de segunda pessoa da Triunidade. Ele é chama-
do de ‘Anjo’ ou ‘Mensageiro’ do Senhor porque, 
como Mediador, realiza a obra do Senhor.”11

Sobre a referência ao Espírito Santo nessa pas-
sagem, o autor continua: 

“O Espírito do Senhor, como se torna claro 
diante do verbo ‘contristaram’, é concebido como 
uma pessoa, ao mesmo tempo diferente do Se-
nhor e, por outro lado, sendo um com Ele. Em 
vista do ‘Anjo da Sua presença’ no versículo 9, 
podemos dizer que aqui são mencionadas juntas 
as três pessoas da Trindade.”12

Na benção sacerdotal há uma referência trí-
plice a Deus: “O Senhor te abençoe e te guarde; o 
Senhor faça resplandecer o Seu rosto sobre ti e te 
conceda graça; o Senhor volte para ti o Seu rosto e 
te dê paz” (Números 6:24-26).

No chamado de Isaías, em dois momentos 
encontramos referências à Triunidade. No versí-
culo 3 do capítulo 6, por três vezes Deus é cha-
mado de Santo: “E proclamavam uns aos outros: 
Santo, Santo, Santo é o Senhor dos Exércitos”. E 
no versículo 8 há o desafio: “Então ouvi a voz do 

ENAR 2019 - Conhecendo a Divindade  |  Apostila de Estudos

-  12  -



Senhor, conclamando: Quem enviarei? Quem irá 
por Nós?”. No evangelho de João, essa passagem 
é relacionada a Jesus (João 12:39-41) e em Atos 
28:25-27 com o Espírito Santo.

______________________________________________________________

Referências

1 Para alguns desses dissidentes, eles estão voltando para o adventismo 
primitivo, pois alguns dos pioneiros eram unicistas. Para eles a igreja 
apostatou quando definiu sua posição como trinitariana.
2 Esta última passagem refuta qualquer tentativa que leve a considerar 
Cristo um ser criado, como ensinam os Testemunhas de Jeová ou os 
Mórmons.
3 APOLINÁRIO, Pedro. As pretensas Testemunhas de Jeová. São Paulo, SP: 
IAE, p. 53.

4 A invenção dessa teoria remonta ao século 19 e é atribuída a Wilhem Gesenius 
(1786-1842). Ele era professor de teologia e um hebraísta. Na qualidade de 
estudioso da língua hebraica, produziu uma gramática que, mesmo depois 
de tantos anos, ainda é referência no campo da linguística. Em uma nota de 
rodapé, apareceu pela primeira vez essa explicação de Gênesis 1:26, a qual 
deveria ser entendida como “plural majestático”. Em edições posteriores, essa 
explicação é rejeitada (veja CHRISTIANINI, Arnaldo B. Radiografia do Jeovismo. 
Santo André-SP: Casa Publicadora Brasileira, 1975, p. 98).
5 BANCROFT, E. H. Teologia elementar – doutrinária e conservadora. São 
Paulo, SP: Editora Batista Regular, 2001, p. 44.
6 Ellen G. White concorda que a Sabedoria citada em Provérbios, cap. 8, é 
uma referência a Cristo (veja Patriarcas e profetas, p. 8).
7 Esse é o mesmo anjo que se encontra com Moisés mais tarde (Êxodo 
3:2-6).
8 PFANDL, Gerhard. A Trindade nas Escrituras. Revista Parousia, ano 4, nº 2, 
2º semestre de 2005, p. 8.
9 COPASS, B. A. Manual de teologia do Antigo Testamento. Rio de Janeiro, 
RJ: Casa Publicadora Batista, 1958, p. 71.
10 Teofanias são aparições ou revelações da Divindade à humanidade 
antes da encarnação de Cristo.
11 RIDDERBOS, J. Isaías – introdução e comentário. São Paulo: Vida Nova e 
Mundo Cristão, 1986, p. 498.
12 Idem.

Anotações para estudo:

O Deus dos nossos pais

-  13  -



3

Cristo ensinava que existe apenas um único Deus (Mateus 12:28-35). Contudo, à medida 
que Jesus demonstrava ser Ele mesmo o próprio Deus andando entre os homens, e que o 
Espírito Santo era ao mesmo tempo um ser pessoal e divino, Seus seguidores compreende-
ram que o Deus único era formado por três pessoas. Por isso, antes de subir ao Céu, Jesus 

poderia afirmar, sem Se preocupar em ser mal compreendido: “Portanto, vão e façam discípulos de 
todas as nações, batizando-os em nome do Pai e do Filho e do Espírito Santo” (Mateus 28:19).

O reconhecimento de Cristo e do Espírito Santo como divinos “não resvalou para o politeísmo, 
ao abandono da ideia da unidade Deus, mas a um reconhecimento de movimento de vida dentro da 
unidade da Deidade.”1 

No NT, não temos nenhuma interpretação ou elaboração desses fatos, mas o seu reconhecimento. 

A Triunidade revelada nos evangelhos
Como vimos, há vários indícios da Triunidade de Deus nas revelações feitas aos profetas da Anti-

ga Aliança. Contudo, no NT é que essa verdade vai ser esclarecida. Se a Triunidade fosse explicitada 
nas páginas do AT, poderia ser facilmente corrompida por meio da influência dos povos vizinhos de 
Israel. Além disso, essa doutrina só faria sentido à luz da encarnação do Verbo Divino. Jesus era Deus 
andando entre os homens (João 1:1 e 14). Ele veio revelar tanto o caráter como a natureza de Deus 
(vers. 18).

Aqueles que não creem na plena divindade de Cristo, costumam argumentar que Ele nunca con-
fessou ser Deus. Isso não é verdade. Em diversos momentos do Seu ministério, revelou Seu caráter 
divino. Gradualmente, Seus discípulos foram compreendendo Sua verdadeira natureza. O clímax 
dessa revelação progressiva foi a confissão de Tomé, quando chamou o Cristo ressurreto de “Senhor 
meu e Deus meu!” (João 20:28). Quais foram os passos didáticos dados por Jesus para que Seus discí-
pulos chegassem a essa conclusão?

Em diversos momentos, Ele foi dando indicações de Sua origem divina. Podemos encontrar al-
guns desses indícios ao longo do evangelho de Mateus, por exemplo. No Sermão da Montanha, nos 
capítulos 5 a 7, Ele afirmou várias vezes: “Vocês ouviram o que foi dito aos seus antepassados [...] mas 
Eu lhes digo” (Mateus 5:21, 22, 27, 28, 31, 32, 33, 34, 38, 39, 43 e 44). Enquanto os profetas da Anti-
ga Aliança pregavam baseados na autoridade de Deus, dizendo “Assim diz o Senhor”, Jesus aparece 

A Triunidade de 
Deus revelada no 
Novo Testamento

O conhecimento do Deus 
Triuno só foi possível pela 
manifestação de Cristo Jesus

-  14  -



fazendo reinterpretações baseadas em Sua auto-
ridade. Ele dizia: “Eu vos digo”, igualando Sua 
autoridade à de Deus.

Quando os fariseus acusaram os discípulos de 
Cristo de transgredirem o sábado ao colherem 
espigas nesse dia, Jesus usou, durante a discus-
são, um argumento que revelava Sua divinda-
de. Afirmou: “Eu lhes digo que aqui está o que é 
maior do que o templo” (Mateus 12:6). O que isso 
significava para Seus ouvintes? Uma blasfêmia, 
pois o templo era o lugar da habitação de Deus 
entre os homens (Êxodo 25:8). Quando Jesus 
afirmou ser maior do que o templo, estava de-
clarando ser Deus. Ele era Jeová, que não estava 
mais separado de Seu povo pelas paredes de uma 
construção.

Noutra ocasião, estava pregando em casa, na 
cidade de Cafarnaum quando quatro amigos 
Lhe levaram um paralítico, deitado numa maca. 
Antes de curá-lo, Jesus oferece perdão dos pe-
cados (Mateus 9:2). A reação dos mestres da lei, 
que presenciaram a cena, é lógica: “Este homem 
está blasfemando!” (Mateus 9:3). Por quê? A ra-
zão para acusar Jesus de blasfemador estava na 
pergunta: “Quem pode perdoar pecados, a não ser 
somente Deus?” (Marcos 2:7). Segundo o salmis-
ta Davi, todo pecado que cometemos é praticado 
contra Deus (Salmos 51:4). Não existe perdão 
por procuração, como creem os católicos. Ape-
nas o ofendido pode perdoar a ofensa. Por isso, 
ao perdoar aquele homem, Jesus estava fazendo 
algo que apenas Deus podia fazer. Nesse mo-
mento, estava afirmando Sua divindade.

E o Espírito Santo?
A doutrina da Triunidade foi consequência 

natural da aceitação da divindade de Cristo. Ao 
longo do cumprimento de Sua missão, Cristo 
apresentou outra pessoa como sendo membro da 
divindade — o Espírito Santo. Ao crer em Jesus 
como Deus, os discípulos estavam agora prontos 
a compreender não apenas quem era o Espírito 
Santo, mas também Sua obra.

Essa revelação começou cedo na pregação de 
Cristo. Por ocasião do nascimento de Jesus, o 
anjo Gabriel afirmou a Maria que o milagre do 
nascimento do Messias seria obra do Espírito 
Santo. “O Espírito Santo virá sobre você, e o poder 
do Altíssimo a cobrirá com a Sua sombra. Assim, 
Aquele que há de nascer será chamado Santo, Fi-
lho de Deus” (Lucas 1:35).

A Triunidade se revelou nesse milagre. Ou-

tro momento em que a Divindade Se envolve na 
missão salvífica de Cristo acontece por ocasião 
do batismo dEle. Esse acontecimento inaugurou 
Seu ministério público. Na ocasião, “assim que 
Jesus foi batizado, saiu da água. Naquele momen-
to o céu se abriu, e Ele viu o Espírito de Deus des-
cendo como pomba e pousando sobre Ele. Então 
uma voz dos céus disse: Este é o Meu Filho ama-
do, em quem Me agrado” (Mateus 3:16 e 17). O 
Pai, o Filho e o Espírito Santo Se revelaram ao 
mundo nessa ocasião.

Logo após o batismo de Jesus, o novo ato do 
grande conflito foi a provação que Ele passou no 
deserto. Cristo foi conduzido pelo Espírito Santo 
até lá (Mateus 4:1; Marcos 1:12). Durante o tem-
po que passou ali, Jesus esteve sob influência do 
Espírito (Lucas 4:1 e 2). Por fim, voltou à Galileia 
no poder do Espírito (Lucas 4:14). O Espírito es-
teve ligado ao princípio, meio e fim da tentação 
no deserto. Cristo venceu a tentação pelo poder 
do Espírito.

O Senhor Jesus Se relaciona conosco median-
te dois aspectos: (1) como Salvador e (2) como 
exemplo. Referente ao padrão de como deve ser 
a vida cristã, os evangelhos declaram que Cristo 
era cheio do Espírito Santo. Por isso, Walter T. 
Conner conclui: “Seguir Jesus significa ser con-
trolado pelo divino Espírito como Ele o foi.”2

O clímax da revelação da personalidade e di-
vindade do Espírito Santo ocorre no sermão de 
despedida que Jesus profere na noite em que foi 
traído (João, caps. 14-16). Nesses capítulos, en-
contram-se cinco seções onde tanto a pessoa 
quanto a obra do Consolador prometido são 
mencionadas: João 14:15-17 e 26; João 15:26 e 
27; João 16:7-11, 12-15. 

Ao ser enviado, o Espírito opera uma varieda-
de de funções na vida dos crentes. Em primeiro 
lugar, traz à lembrança tudo o que Jesus ensinou 
a Seus discípulos (João 14:26). Depois, associado 
aos discípulos, o Espírito dá testemunho de Jesus 
(João 15:26). Além disso, convence o mundo do 
pecado, da justiça e do juízo (João 16:8-11) e guia 
os discípulos de Jesus em toda a verdade, revelan-
do o que está por vir3 (cap. 16.13). Nessa obra, o 
Espírito Santo apenas fala do que ouve, e nada de 
Si mesmo (João 16:13), e Seu objetivo é glorificar 
a Cristo (João 16:14).4 Nesses poucos versículos, 
Cristo explica aos discípulos que o Consolador 
só viria se Ele mesmo Se ausentasse (João 15:26; 
João 16:7, 8 e 13). Do mesmo modo como Cristo 
procedeu do Pai (João 8:42; João 16:27), o Espíri-

A Triunidade de Deus revelada no Novo Testamento

-  15  -



to também vem dEle (João 15:26). O Pai concede 
o Consolador mediante o pedido de Jesus (João 
14:16). Jesus explica também que o mundo não 
poderá receber o Consolador, pois não O vê nem 
O conhece (João 14:17),5, 6 mas os discípulos O 
conheceriam, pois habitaria com eles e estaria 
com eles.

Segundo Leon Morris, nesses capítulos, Je-
sus ensinou que “o Espírito é a presença divina 
quando Seus seguidores não contam mais com a 
presença física [dEle]”.7

Com os personagens principais em cena, o ce-
nário para a atuação dEles estava montado. No 
restante do NT, a divindade será revelada como 
um elemento triuno.

A Triunidade revelada no livro de Atos
Tem se sugerido que o livro Atos dos Apóstolos 

deveria ser rebatizado de “Atos do Espírito Santo 
através dos apóstolos”. Se os quatro evangelhos 
estão centrados na pessoa de Jesus, o livro de 
Atos tem como personagem principal o Espíri-
to Santo e Sua missão. Nos capítulos iniciais do 
livro de Atos, encontramos a manifestação do 
Deus triuno. O Filho retorna aos Céus (cap. 1) e, 
logo em seguida, a igreja recebe o Espírito Santo 
(cap. 2), enviado pelo Pai (caps. 1-4). A Triuni-
dade é anunciada na pregação de Pedro, no dia 
de Pentecostes. 

O que os judeus presenciaram naquele dia foi 
o cumprimento da promessa de Joel: “Nos últi-
mos dias, diz Deus, derramarei do Meu Espírito, 
sobre todos os povos. Os seus filhos e as suas fi-
lhas profetizarão, os jovens terão visões, e os velhos 
terão sonhos. Sobre os Meus servos e as Minhas 
servas derramarei do Meu Espírito naqueles 
dias e eles profetizarão” (Atos 2:17 e 18). Logo 
em seguida, após falar do Espírito Santo, Pedro 
explica: “Israelitas, ouçam estas palavras: Jesus de 
Nazaré foi aprovado por Deus diante de vocês por 
meio de milagres, maravilhas e sinais que Deus fez 
entre vocês por intermédio dEle, como vocês mes-
mos sabem” (Atos 2:32). 

Mais à frente, em seu discurso, reafirma o en-
volvimento da Triunidade no que estava aconte-
cendo naquela manhã: “Deus ressuscitou este Je-
sus [Filho], e todos nós somos testemunhas desse 
fato. Exaltado à direita de Deus, Ele recebeu do 
Pai o Espírito Santo prometido e derramou o que 
vocês agora veem e ouvem” (Atos 2:32 e 33). Essa 
mesma estrutura será seguida nos versículos 38 e 
39: “Pedro respondeu: Arrependam-se e cada um 

de vocês seja batizado em nome de Jesus Cristo 
[Filho] para perdão dos seus pecados, e receberão 
o dom do Espírito Santo. Pois a promessa é para 
vocês, para os seus filhos e para todos os que estão 
longe, para todos quantos o Senhor, o nosso Deus 
[Pai], chamar’.”

No capítulo 5, Lucas conta um incidente en-
volvendo um casal de cristãos — Ananias e Safi-
ra —, que tentou se promover dando uma oferta 
avarenta. Eles venderam uma propriedade e re-
tiveram uma parte do dinheiro arrecadado para 
si, enquanto o restante foi doado à igreja. Pedro, 
dirigido pelo Espírito Santo, percebeu a hipo-
crisia daquela aparente atitude generosa, e foi 
duro: “Ananias, como você permitiu que Satanás 
enchesse o seu coração, ao ponto de você mentir 
ao Espírito Santo e guardar para si uma parte do 
dinheiro que recebeu pela propriedade” (Atos 5:3). 
Então, o apóstolo explica que mentir ao Espírito 
Santo é o mesmo que mentir a Deus: “Você não 
mentiu aos homens, mas sim a Deus” (Atos 5:4). 
No versículo 9, ele declara que o casal havia ten-
tado ao “Espírito do Senhor”.

Quando Paulo chegou a Éfeso, encontrou um 
grupo de discípulos de João Batista que não co-
nheciam Jesus. Contudo, o apóstolo usou a se-
guinte pergunta como padrão para estabelecer 
o grau da experiência espiritual daquele grupo: 
“Vocês receberam o Espírito Santo quando cre-
ram? Eles responderam: Não, nem sequer ouvimos 
que existe o Espírito Santo” (Atos 19:2). Essa pas-
sagem enfatiza a personalidade do Espírito San-
to, como comenta Silva: 

“O Espírito Santo existe individualmente (Atos 
19:2) e opera (vers.6). O verbo usado para ‘existir’ 
(vers. 2) é o verbo ser (gr. estin). A Bíblia deixa cla-
ro que o que aqueles discípulos não sabiam sobre 
Deus era a existência do Espírito Santo.”8

A Triunidade nas epístolas 
A seguir, será feito um breve levantamen-

to das referências à Triunidade que são expos-
tas nas Epístolas do NT. Podemos perceber que 
não se trata meramente da citação conjunta de 
três nomes, mas que cada membro da divindade 
desempenha um papel no tocante à criação e à 
obra redentora. Observe como Paulo, na abertu-
ra da carta aos Romanos, descreve a obra de cada 
membro da divindade: 

“Paulo, servo de Cristo Jesus, chamado para 
ser apóstolo, separado para o evangelho de Deus, 
o qual foi prometido por Ele [o Pai] de antemão 

ENAR 2019 - Conhecendo a Divindade  |  Apostila de Estudos

-  16  -



por meio dos Seus profetas nas Escrituras Sagra-
das, acerca de Seu Filho, que, como homem, era 
descendente de Davi, e que mediante o Espírito de 
santidade foi declarado Filho de Deus com poder, 
pela Sua ressurreição dentre os mortos: Jesus Cris-
to, nosso Senhor” (Romanos 1:1-4). O Espírito 
Santo é apresentado como agente santificador 
(Romanos 15:16; 1 Pedro 1:2). Cada membro da 
divindade é descrito como tendo um papel no 
plano da salvação.

Em Romanos 15:30 é dito: “Recomendo-lhes, 
irmãos, por nosso Senhor Jesus Cristo e pelo 
amor do Espírito, que se unam a mim em minha 
luta, orando a Deus em meu favor”.

O Espírito Santo levaria os homens a sen-
tirem ternura pelos irmãos que passam por al-
guma necessidade. Paulo descreve o Espírito de 
Deus como um ser pessoal, porque nos ama. Não 
podemos ser amados por uma energia ou uma 
força impessoal. Além de nos amar, o Espírito é 
o canal usado por Deus para derramar Seu amor 
em nós: 

“E a esperança não nos decepciona, porque 
Deus derramou Seu amor em nossos corações, 
por meio do Espírito Santo que Ele nos concedeu” 
(Romanos 5:5).

Outra seção trinitariana dos escritos de Paulo 
pode ser encontrada em sua descrição acerca do 
modo como a divindade distribui os dons espi-
rituais: 

“Há diferentes tipos de dons, mas o Espírito é 
o mesmo. Há diferentes tipos de ministérios, mas o 
Senhor [Filho] é o mesmo. Há diferentes formas de 
atuação, mas é o mesmo Deus [Pai] quem efetua 
tudo em todos” (1 Coríntios 12:4-6). Nessa passa-
gem, o apóstolo Paulo demonstra que o preparo 
da igreja para desempenhar sua missão evangéli-
ca é obra da Triunidade. O Espírito Santo define 
os dons que cada membro do corpo deve receber 
(veja com atenção os versículos 3, 7 e 11). Esse 
poder de decisão revela que Ele é um ser pessoal.

Outra passagem importante para esse estudo 
encontra-se em 2 Coríntios 13:14, “A graça do Se-
nhor Jesus Cristo, o amor de Deus e a comunhão 
do Espírito Santo sejam com todos vocês.” Essa 
conclusão da epístola aos Coríntios é conhecida 
como a “bênção apostólica”. Deus nos ama, e esse 
amor nos toca pelo que Cristo fez por nós. Essa 
dádiva se torna real em nossa vida pela obra do 
Espírito Santo. 

A carta aos Efésios é, depois do evangelho de 
João, o texto do NT que melhor revela a doutrina 

da Triunidade de Deus. Em Efésios 2:18, o após-
tolo explica: 

“Pois por meio dEle [Cristo] tanto nós como 
vocês temos acesso ao Pai, por um só Espírito.”

O biblista Russel N. Champlin comenta essa 
afirmação trinitariana: 

“Vemos que o acesso é possibilitado pela mis-
são do Filho, que é realizado ‘no Espírito’, isto é, 
através do Seu poder, da Sua presença habitado-
ra, de sua obra ministerial, e isto nos conduz ao 
‘Pai’. [...] A doutrina da Trindade transparece por 
toda essa epístola. Os crentes são chamados pelo 
Pai, são remidos pelo Filho e são incorporados 
em um só corpo pelo Espírito Santo.”9

Outros versículos que falam da obra da di-
vindade em favor da humanidade

“Há um só corpo e um só Espírito, assim como 
esperança para a qual vocês foram chamados é 
uma só; há um só Senhor, uma só fé, um só batis-
mo, um só Deus e Pai de todos, que é sobre todos, 
por meio de todos e em todos” (Efésios 4:4-6).

Em 2 Tessalonicenses 2:13 e 14, Paulo destaca 
que a salvação é uma obra divina: o Pai elege, o 
Filho ama a igreja por quem deu Sua vida, e o 
Espírito Santo santifica: 

“Mas nós devemos sempre dar graças a Deus 
[Pai] por vocês, irmãos amados pelo Senhor [Fi-
lho], porque desde o princípio Deus os escolheu 
para serem salvos mediante a obra santificadora 
do Espírito e a fé na verdade. Ele os chamou para 
isso por meio de nosso evangelho, a fim de toma-
rem posse da glória de nosso Senhor Jesus Cristo.”

Poderíamos aumentar essa lista acrescentan-
do outras passagens que confirmam o pensa-
mento paulino sobre a divindade. Contudo, ele 
não está sozinho nessa crença. Os demais autores 
do NT também defendem uma fé trinitariana. O 
apóstolo João, por exemplo, afirma: 

“Amados, se o nosso coração não nos condenar, 
temos confiança diante de Deus e recebemos dEle 
tudo o que pedimos, por que obedecemos aos Seus 
mandamentos e fazemos o que Lhe agrada. E este 
é o Seu mandamento: Que creiamos no nome de 
Seu Filho Jesus Cristo e que nos amenos uns os 
outros, como Ele nos ordenou. Os que obedecem 
aos Seus mandamentos nEle permanecem, e Ele 
neles. Do seguinte modo sabemos que Ele perma-
nece em nós: pelo Espírito que nos deu” (1 João 
3:21-24).

Quando a pessoa aceita a Cristo, é batizada no 
Espírito Santo (Gálatas 3:1-5). Esse batismo nos 
torna novas criaturas e, a partir da morada dEle 

A Triunidade de Deus revelada no Novo Testamento

-  17  -



no crente, torna-Se guia e instrutor do ser huma-
no. Noutra passagem, João fala dessa promessa: 

“Vocês têm uma unção que procede do Santo, 
e todos vocês têm conhecimento” (1 João 2:20). O 
versículo 27 complementa: “Quanto a vocês, a 
unção que receberam dEle permanece em vocês, e 
não precisam que alguém os ensine; mas, como a 
unção dEle recebida, que é verdadeira e não falsa, 
os ensina acerca de todas as coisas, permaneçam 
nEle como Ele os ensinou.” 

Isso cumpre a promessa que Jesus fez: “Mas 
quando o Espírito da verdade vier, Ele os guiará a 
toda a verdade” (João 16:13).

O apóstolo Pedro também entendia o Pai, o 
Filho e o Espírito Santo como sendo Deus. Sua 
saudação, na primeira epístola, destaca o envol-
vimento do Deus triuno na eleição dos salvos: 

“Pedro, apóstolo de Jesus Cristo, aos eleitos de 
Deus [...] escolhidos de acordo com o pré-conhe-
cimento de Deus Pai, pela obra santificadora do 
Espírito, para a obediência a Jesus Cristo e asper-
são do Seu sangue” (1 Pedro 1:1 e 2). 

Judas conclui sua pequena epístola com uma 
clara afirmação trinitariana: 

“Edifiquem-se, porém, amados, na santíssima 
fé que vocês têm, orando no Espírito Santo. Man-
tenham-se no amor de Deus, enquanto esperam 
que a misericórdia de nosso Senhor Jesus Cristo 
os leve para a vida eterna.” (Judas 1:20 e 21).

No Apocalipse
Na introdução do Apocalipse, a saudação foi 

escrita em forma de doxologia.10 
“João às sete igrejas da província da Ásia: A vo-

cês, graça e paz, da parte dAquele que é, que era 
e que há de vir, dos sete espíritos que estão diante 
do Seu trono, e de Jesus Cristo, que é a testemunha 
fiel, o primogênito dentre os mortos e o soberano 
dos reis da Terra” (Apocalipse 1:4 e 5). 

O título usado para se referir a Deus Pai 
(Aquele que é, que era e que há de vir) nos remete 
ao nome que Ele usou para Se revelar a Moisés: 
“Disse Deus a Moisés: EU SOU O QUE SOU. É isto 
que você dirá aos israelitas: EU SOU me enviou a 
vocês” (Êxodo 3:14). Tanto num caso quanto no 
outro, os nomes de Deus Pai nos remetem à Sua 
eternidade e imutabilidade. 

O Espírito Santo é chamado de “os sete espíri-
tos” que estão diante do trono (Apocalipse 1:4). 
Sete, no livro do Apocalipse, significa plenitude, 
totalidade; portanto, esse nome dado ao Santo 
Espírito destaca a Sua divindade plena. O profeta 

Isaías também se refere ao Espírito de Deus de sete 
formas diferentes: “Um ramo surgirá do tronco de 
Jessé, e das suas raízes brotará um renovo. (1) O Es-
pírito do Senhor repousará sobre Ele, (2) o Espírito 
que dá sabedoria e (3) entendimento, (4) o Espírito 
que traz conselho e (5) poder, o (6) Espírito que dá 
conhecimento e (7) temor do Senhor” (Isaías 11:1 e 
2). Mais adiante no livro do Apocalipse, esse título 
será usado para se referir a Ele novamente (veja 
Apocalipse 3:1; Apocalipse 4:5 e Apocalipse 5:6).

Por fim, o apóstolo João refere-se a Jesus Cris-
to como sendo a “Testemunha fiel, o Primogênito 
dentre os mortos e o Soberano dos reis da Terra” 
(Apocalipse 5:5). Ele é a Testemunha fiel porque 
revelou a glória de Deus (João 1:18; João 14:8 e 9; 
João 17:4). Ele é o Primogênito dentre os mortos 
não por ter sido o primeiro a ressuscitar; Moisés 
já tinha ressuscitado antes dEle e fora recebido na 
glória (Judas 1:9; Mateus 17:3). Ele é o Primogê-
nito dentre os mortos porque a Sua ressurreição 
é a mais importante dentre todas as que já acon-
teceram ou viriam a ocorrer. Sua ressurreição ga-
rantiu a vitória sobre a morte (Hebreus 2:14 e 15; 
Apocalipse 1:18). Por último, Jesus é chamado de 
“o Soberano dos reis da Terra” (Apocalipse 5:5). 
Na parte final do livro de Apocalipse, Ele aparece 
montado em um cavalo, como um conquistador 
celestial, trazendo na sua coxa a seguinte inscri-
ção: “Rei dos reis e Senhor dos Senhores” (Apoca-
lipse 19:16). Esse título é uma declaração a favor 
de Sua divindade (1 Timóteo 6:15 e 16).

Por isso, essa saudação inicial do livro do Apo-
calipse é chamada de doxologia: é uma exaltação 
ao maravilhoso Deus triuno a quem servimos.

João faz referência à Triunidade novamente 
nos capítulos 4 e 5, ao descrever a visão do trono 
de Deus no Céu. Ele é levado pelo Espírito ao 
Céu, e lá ele vê que “Aquele que estava assentado 
[no trono] era de aspecto semelhante a jaspe e sar-
dônio” (Apocalipse 4:3). Essa descrição de Deus, 
o Pai, é semelhante àquela feita pelo profeta Da-
niel: “Enquanto eu olhava, tronos foram coloca-
dos, e um ancião se assentou. Sua veste era branca 
como a neve; o cabelo era branco como a lã. Seu 
trono era envolto em fogo, e as rodas do trono es-
tava em chamas.” (Daniel 7:9). A cor das chamas 
que envolviam o trono, conforme Daniel, é se-
melhante às tonalidades da jaspe e do sardônio, 
vistas por João. 

Em seguida, ao descrever a sala do trono ce-
lestial, João vê “sete lâmpadas de fogo que são os 
sete espíritos de Deus”, (Apocalipse 4:5). No capí-

ENAR 2019 - Conhecendo a Divindade  |  Apostila de Estudos

-  18  -



tulo seguinte, o profeta descreve o cordeiro (uma 
referência a Jesus) como tendo “sete chifres e sete 
olhos, que são os sete espíritos de Deus enviados 
a toda a Terra” (Apocalipse 4:6). Essa passagem 
destaca a íntima relação que há entre a missão 
do Filho e a do Espírito Santo. Os sete chifres 
do cordeiro se referem à Sua onipotência, pois 
chifre é símbolo de poder (Deuteronômio 33:17; 
Zacarias 1:18-21). O vidente de Patmos diz que 
o cordeiro tem sete olhos, os quais destacam Sua 
onisciência. Por fim, João diz que os sete chifres 
e os sete olhos “são os sete espíritos de Deus en-
viados a toda a Terra” (vers. 6). Essa passagem 
nos remete à promessa que Jesus fez aos discípu-
los quanto à vinda do Conselheiro: “E Eu [Jesus] 
pedirei ao Pai, e Ele lhes dará outro Conselheiro 
para estar com vocês para sempre” (João 14:16). 
“Quando vier o Conselheiro, que Eu enviarei a 
vocês da parte do Pai, o Espírito da verdade que 
provém do Pai, Ele testemunhará a Meu respeito” 
(vers. 26). O Espírito Santo foi enviado ao mun-
do pelo Pai e pelo Filho (veja também João 16:7).

Fechando a descrição da Divindade, no capítu-
lo seguinte a essa visão, João vê “um Cordeiro, que 
parecia ter estado morto, em pé, no centro do trono” 
(vers. 6). No versículo anterior, ele é chamado de 
“Leão da tribo de Judá, a Raiz de Davi” (por ser 
sucessor de Davi, tem direito a reinar), vers. 5.

Na visão final de seu livro, o apóstolo vê a 
Nova Jerusalém, a Cidade Santa que descia dos 
Céus (Apocalipse 21:2). Então ele faz referência 
Àquele “que estava assentado no trono” (vers. 
5), que nos versículos 6 e 7 é identificado como 
Deus. O Cordeiro aparece na cidade, assentado 
sobre o trono, em co-regência com o Pai (Apo-
calipse 21:22 e 23; Apocalipse 22:1). Por fim, do 
trono fluía “o rio da água da vida”, que será “claro 
como cristal” (Apocalipse 22:1). O próprio João 
explica, em seu evangelho, que esse rio é uma re-
presentação do Espírito Santo: “No último e mais 
importante dia da festa, Jesus levantou-se e disse 
em alta voz: ‘Se alguém tem sede, venha a mim 
e beba. Quem crer em mim, como diz a Escritu-
ra, do seu interior fluirão rios de água viva’. Ele 
estava se referindo ao Espírito, que mais tarde 
receberiam os que nEle cressem. Até então o Es-
pírito ainda não tinha sido dado, pois Jesus ainda 
não fora glorificado” (João 7:37-39). Portanto, no 
fechamento de Seu livro, João tem um vislumbre 
da Triunidade na eternidade.11

No capítulo 22 de Apocalipse, tal como na 
saudação inicial do livro, a Triunidade se reve-

la novamente. Nos versículos 12 e 13, o Pai fala: 
“Eis que venho em breve! A Minha recompensa 
está comigo, e Eu retribuirei a cada um de acordo 
com o que fez. Eu sou o Alfa e o Ômega, o Primei-
ro e o Último, o Princípio e o Fim.” 

No versículo 16 é a vez de o Filho eterno Se 
apresentar: “Eu, Jesus, enviei o Meu anjo para dar 
a vocês este testemunho concernente às igrejas. Eu 
sou a Raiz e o Descendente de Davi, e a resplan-
decente Estrela da Manhã.” E, por fim, quem Se 
manifesta é o Espírito Santo: “O Espírito e a noiva 
dizem: Vem! E todo aquele que ouvir diga: Vem! 
Quem tiver sede, venha; e quem quiser, beba de 
graça da água da vida” (versículo 17). Fica claro 
que no Apocalipse o Pai é descrito como o Ab-
soluto, o Filho como Soberano e Governante do 
Universo, e o Espírito Santo como apelando aos 
pecadores. É uma descrição do envolvimento da 
Divindade no plano da salvação.

______________________________________________________________

Referências

1 CONNER, Walter T. Revelação e Deus. Rio de Janeiro: Casa Publicadora 
Batista, 1973, p. 309.
2 Ibidem, p. 278.
3 Entre outras formas de revelar a verdade, o Espírito Santo dirigiu a 
formação do cânon do NT —que é outra forma de testemunhar de Cristo.
4 Ibidem, p. 280.
5 KÖSTENBERGER, Andreas J. e SWAIN, Scott R. Pai, Filho e Espírito: A 
Trindade e o evangelho de João. São Paulo: Vida Nova, 2014, p. 129.
6 RODOR, Amin A. O Espírito-parákletos no quarto evangelho. Parousia, ano 
4, nº 2 (2º semestre de 2005), p. 54.
7 Citado por KÖSTENBERGER, em Pai, Filho e Espírito Santo, p. 128.
8 SILVA, Demóstenes Neves da. A Trindade e o Espírito Santo, p. 7.
9 CHAMPLIN, Russel N. O Novo Testamento interpretado versículo por 
versículo, vol. 4, p. 586.
10 Fórmula litúrgica que busca glorificar a Deus.
11 Para um estudo mais profundo sobre o simbolismo do rio da vida, 
veja WOODROW Whidden, MOON, Jerry e REEVE, John W.A Trindade: 
como entender os mistérios da pessoa de Deus na Bíblia e na história do 
Cristianismo. Tatuí, SP: Casa Publicadora Brasileira, 2006, pp. 98-102.

A Triunidade de Deus revelada no Novo Testamento

-  19  -



4

Jesus havia chegado a Cesareia de Filipe, no extremo norte da Palestina, ao pé do Monte Her-
mom. Em uma conversa íntima com Seus discípulos, Ele lhes pergunta: “Quem os outros dizem 
que o Filho do homem é?” (Mateus 16:13). Eles listam então as várias opiniões correntes entre o 
povo sobre a Sua identidade. Pelas respostas dadas, podemos perceber que as pessoas tinham 

um alto conceito de Jesus. Ele era considerado como homem de Deus, pois vinha sendo identificado 
com vários dos grandes profetas do AT. Mas ver Jesus apenas como um profeta não era o bastante 
para entendê-lO.

Então Jesus, mostrando como é importante termos uma opinião pessoal sobre Ele, pergunta-lhes: 
“E vocês? [...] Quem vocês dizem que Eu sou?” (Mateus 16:15). Pedro quebra o silêncio que se seguiu 
respondendo: “Tu és o Cristo, o Filho do Deus vivo” (versículo 16).

Se fizermos uma enquete, nos dias de hoje, sobre quem é Jesus, talvez encontraremos tantas repos-
tas quanto o número de pessoas entrevistadas. Alguns, ligados a algum tipo de pensamento esotéri-
co, dirão que Ele foi um Grande Mestre, um Iluminado. Outros, que têm envolvimento com algum 
partido político socialista, O vejam como algum tipo de revolucionário. Talvez um terceiro diga que 
Ele foi mártir, um bom homem ou um idealista. Essas ideias podem ou não revelar parte da verdade 
sobre a pessoa de Jesus. No entanto, todas juntas não levam à compressão de Sua verdadeira identi-
dade. E para você, quem foi Ele?

Por que essa pergunta é tão importante? A razão é dada pelo próprio Cristo: essa compreensão 
só pode vir por meio da revelação de Deus (versículo 17). Ela não depende da vontade, pesquisa ou 
inteligência humana. É um ato da revelação. Paulo afirma que “quem não tem o Espírito não aceita 
as coisas que vêm do Espírito de Deus, pois lhe são loucura; e não é capaz de entendê-las, porque elas 
são discernidas espiritualmente” (1 Coríntios 2:14). Saber quem Ele é envolve a vida eterna: “Esta é a 
vida eterna: que Te conheçam, o único Deus verdadeiro, e a Jesus Cristo, a quem enviaste” (João 17:3).

Compreender a divindade de Cristo faz parte do esforço de tentar conhecê-lO. Segundo Ellen G. 
White, se não tivermos uma correta compreensão de quem é Jesus, não entenderemos o plano da sal-
vação ou, no mínimo, desenvolveremos alguma heresia a esse respeito: “Pessoa alguma que alimente 
este erro [a negação da divindade de Cristo] pode ter exato conceito do caráter ou missão de Cristo, 
nem do grande plano de Deus para a redenção do homem.”1 

Todas as heresias partem de uma interpretação errônea da pessoa de Jesus Cristo.

A Divindade de 
Cristo revelada na 
Antiga Aliança

Encontramos lampejos
dessa verdade nas páginas
do Antigo Testamento

-  20  -



O Parente Resgatador 
Jesus Cristo foi Deus andando entre os ho-

mens. Para os judeus contemporâneos de Cris-
to, essa não era uma verdade fácil de ser aceita. 
Durante séculos, Jeová havia lutado com Seu 
povo para que abandonassem o politeísmo e re-
conhecessem a singularidade de Deus. “Ouça, ó 
Israel: O Senhor, o nosso Deus, é o único Senhor” 
(Deuteronômio 6:4), era o clamor de Deus. Essa 
luta espiritual durou até a época do cativeiro ba-
bilônico. Quando os judeus voltaram do exílio, 
estavam curados da idolatria. A defesa da reli-
gião monoteísta tornou-se uma fé universal en-
tre eles. Mas eles acabaram se tornando vítimas 
de sua própria obstinação.

Por isso, quando Jesus Se revelou como Deus 
(João 8:58 e 59; João 10:30-33), os judeus tive-
ram muita dificuldade de entender essa verdade. 
Como aquele homem poderia ter a audácia de Se 
autoproclamar Deus? Jeová era único e estava no 
Céu, não conversando com eles. Para os ouvidos 
sensíveis deles, isso soava como blasfêmia.

Mas Deus, ao mesmo tempo em que corrigia 
os filhos de Israel para que não aceitassem o po-
liteísmo, preparava o caminho para que ficassem 
sem desculpas por não aceitarem a divindade do 
Messias. Essa verdade foi revelada aos poucos, 
como num gradiente, semelhante ao desabro-
char de uma flor. A primeira profecia messiânica, 
dada a Adão e Eva, revelava que o Salvador Se 
tornaria como um de nós (Gênesis 3:15). Depois, 
Deus prometeu que o Messias nasceria da famí-
lia de Sem, da descendência de Abraão (Gêne-
sis 12:2 e 3). Dos filhos de Abraão, apenas o da 
promessa poderia ser da linhagem do Messias. 
Sara e Abraão tiveram dificuldades para enten-
der isso. Entre os descendentes de Abraão, Deus 
escolheu a Jacó; e, dos seus doze filhos homens, 
Deus indicou Judá. Com a sua descendência se 
cumpriria a promessa (Gênesis 49:10). Dentre os 
filhos da tribo de Judá, o Messias deveria nascer 
da família do rei Davi. Observe como Deus foi 
aumentando o foco à medida que o tempo passa-
va. Pela lei da probabilidade, ficava cada vez mais 
fácil identificar o Messias.

O Senhor também seguiu esse processo de 
revelação progressiva para revelar a identidade 
divina do Messias que viria. Por isso, ninguém 
poderia apresentar desculpas para recusar as 
reivindicações de Jesus, alegando que elas se 
chocavam com a Palavra de Deus. Um exemplo 
de como isso seria entendido poderia ser visto 

no princípio da Lei Mosaica, que previa o papel 
do Remidor.

A palavra redentor, usada no AT, tem o sen-
tido de “parente resgatador”. O remidor exercia 
uma importante função social nos tempos bíbli-
cos. A pessoa que exercia essa função tinha que 
necessariamente possuir algum tipo de laço de 
sangue com o indivíduo cuja causa tomou para 
si e cujas necessidades supria, quaisquer que fos-
sem elas. O redentor, ou remidor, podia livrar da 
escravidão alguém que tinha sido vendido para 
pagar alguma dívida (Levítico 25:48). Ele podia 
resgatar a propriedade confiscada através de pe-
nhor (Levítico 25:25). Tal como Boaz fez com 
Rute, o remidor podia cuidar de uma viúva sem 
filhos (Rute 3:13). A lei mosaica previa que ele 
poderia vingar o sangue de um parente assassi-
nado matando o homicida (Números 35:19). 

Deus Se revelou a Israel como o Redentor de 
Seu povo. 

“Portanto, dize aos filhos de Israel: Eu sou o 
Senhor, e vos tirei de baixo das cargas do Egito, e 
vos livrarei da sua servidão, e vos resgatarei com 
braço estendido e com grandes manifestações de 
julgamento” (Êxodo 6:6). 

“Mas agora, assim diz o Senhor, que te criou, ó 
Jacó, e que te formou, ó Israel: Não temas, porque 
Eu te remi; chamei-te pelo teu nome, tu és Meu” 
(Isaías 43:1). 

“Não temas, ó vermezinho de Jacó, povozinho 
de Israel; Eu te ajudo, diz o Senhor, e o teu Reden-
tor é o santo de Israel” (Isaías 41:14). 

“As palavras dos meus lábios e o meditar do 
meu coração sejam agradáveis na Tua presença, 
Senhor, rocha minha e redentor meu” (Salmos 
19:14). 

Sabendo que o redentor de alguém deveria ser 
seu parente de sangue, o povo de Deus na anti-
guidade se questionava: Como Deus poderia ser 
um “parente resgatador” da humanidade?

Esse mistério só pôde ser compreendido 
quando ocorreu a encarnação do Verbo divino: 
“O Verbo era Deus [...] e o Verbo Se fez carne e 
habitou entre nós” (João 1:1 e 14). Mesmo sendo 
Deus, Ele Se fez homem. Agora poderia ser um 
Remidor, um redentor do Seu povo. Agora pode-
ria nos chamar de irmãos (Hebreus 2:11).2

A encarnação do Filho de Deus é a respos-
ta. Deus viria habitar no meio do Seu povo, não 
mais oculto pelas cortinas do Santuário, mas en-
carnado no filho de Maria. O profeta Zacarias 
afirmou isso quando escreveu: “Assim sabereis 

A Divindade de Cristo revelada na Antiga Aliança

-  21  -



vós que o Senhor dos Exércitos é quem me enviou. 
Canta e exulta, ó filha de Sião, porque eis venho, e 
habitarei no meio de ti, diz o Senhor. Naquele dia 
muitas nações se ajuntarão ao Senhor, e serão o 
Meu povo; habitarei no meio de ti, e saberás que o 
Senhor dos Exércitos é quem Me enviou a ti” (Za-
carias 2:9-11). 

Note como o profeta transmite as palavras de 
Deus: primeiro, afirma que alguém seria enviado 
por Jeová. Isso está no versículo 9. Mas, no versí-
culo seguinte é o próprio Jeová quem vem morar 
entre Seu povo. Logo em seguida, volta a afirmar 
que alguém seria enviado por Deus para habitar 
entre o povo. Jeová envia o próprio Jeová. Isso 
significa que há dois Jeovás? Não. “Ouve, Israel, o 
Senhor, nosso Deus, é o único Senhor” (Deuteronô-
mio 6:4). Como podemos entender isso, então? A 
resposta está na obra de Cristo. Em diversas oca-
siões, Ele afirmou que fora enviado por Deus. Ele 
estava aqui para cumprir a vontade dAquele que 
O havia enviado: “Disse-lhes Jesus: A minha co-
mida consiste em fazer a vontade dAquele que Me 
enviou e realizar a Sua obra” (João 4:34). “O Meu 
juízo é justo, porque não procuro a Minha própria 
vontade, e sim a dAquele que Me enviou” (João 
5:30). Além disso, esse ajuntamento, referido pelo 
profeta Zacarias no versículo 11, cumpriu-se na 
obra de Cristo: “Mas também para reunir em um 
só corpo os filhos de Deus, que andam dispersos” 
(João 11:52). “Eu, quando for levantado da Terra, 
atrairei todos a Mim mesmo” (João 12:32). Somen-
te nEle poderia se cumprir essa profecia. Quem 
era Jesus, então? Segundo a profecia de Zacarias, 
Cristo era Jeová andando entre os homens.

Ao assumir nossa natureza humana, Cristo 
Jesus tornou-Se nosso “go’el”, nosso parente res-
gatador, nosso redentor. Ele tem o direito legal 
de pagar nossas dívidas e nos resgatar da escra-
vidão. Com a encarnação, Ele Se tornou nosso 
irmão mais velho (Hebreus 2:11). Isso não é uma 
verdade maravilhosa? Deus nos amou de forma 
tão profunda que Se tornou um de nós, e assim 
pode nos ajudar em nossas provações e simpati-
zar com nossa dor (Hebreus 4:14-16). Por isso, 
João ouviu no Céu:

“A voz de muitos anjos, milhares de milhares e 
milhões de milhões. Eles rodeavam o trono, bem 
como os seres viventes e os anciãos, e cantavam 
em alta voz: Digno é o Cordeiro que foi morto, 
de receber poder, riqueza, sabedoria, força, hon-
ra, glória e louvor! Depois ouvi todas as criaturas 
existentes no Céu, na Terra, debaixo da terra e no 

mar, e tudo o que neles há, que diziam: Àquele 
que está assentado no trono e ao Cordeiro, sejam 
o louvor, a honra, a glória e o poder, para todo o 
sempre!” (Apocalipse 5:9-13). 

As profecias messiânicas
Cada fase da obra do Messias, nas profecias 

do AT, previa que o Salvador por vir seria Deus. 
Podemos recapitular várias delas para comprovar 
esse fato. Em primeiro lugar, citaremos a que se 
refere ao Seu nascimento: “Porque um menino nos 
nasceu, um filho nos foi dado, e o governo está sobre 
os Seus ombros. E Ele será chamado Maravilhoso 
Conselheiro, Deus Poderoso, Pai Eterno, Prínci-
pe da Paz” (Isaías 9:6). Esse versículo revela dois 
aspectos quanto à natureza do Messias: Ele seria 
eterno e seria Deus. Mas aqueles que costumam 
negar a divindade de Cristo reconhecem que Je-
sus havia sido chamado de Deus poderoso, mas 
alegam que esse título não se refere ao Deus To-
do-Poderoso. Isso só Jeová pode ser. Mas será que 
o profeta está afirmando que existem dois deuses, 
um com maior poder do que o outro? Se fosse as-
sim, então teríamos biteísmo nas Escrituras. Veja 
que, mais na frente, o profeta Isaías escreve: “Antes 
de Mim nenhum deus se formou, nem haverá al-
gum depois de Mim.” Ou Jesus é o Deus verdadeiro 
(1 João 5:20) ou é um falso deus, alguém indigno 
de ser adorado. Não há meio-termo. 

Além disso, para Isaías, quem era o Deus Po-
deroso? Se continuarmos a leitura, no capítulo 
seguinte a essa profecia, ele afirma: “Naquele dia 
o remanesceste de Israel, os sobreviventes da des-
cendência de Jacó, já não confiarão naquele que os 
feriu; antes confiarão no Senhor [Jeová], no Santo 
de Israel, com toda a fidelidade. Um remanescente 
voltará, sim, o remanescente de Jacó voltará para 
o Deus Poderoso” (Isaías 10:20 e 21). O profe-
ta Jeremias identificou o Deus Poderoso como 
sendo Jeová. Ele escreveu: “Ó grande e poderoso 
Deus, cujo nome é o Senhor dos Exércitos” (Jere-
mias 32:18). Não há dúvidas de como o profeta 
Isaías entendia essa profecia messiânica: o meni-
no prestes a nascer seria Deus.

Há uma profecia que faz referência à morte do 
Messias, enquanto ao mesmo tempo indica que 
Ele era Deus. Em Zacarias 12:12 lemos: “E der-
ramarei sobre a família de Davi e sobre os habi-
tantes de Jerusalém um espírito de ação de graças 
e de súplicas. Olharão para Mim, Aquele a quem 
transpassaram, e chorarão por Ele como quem 
chora a perda de um filho único, e se lamenta-

ENAR 2019 - Conhecendo a Divindade  |  Apostila de Estudos

-  22  -



rão amargamente por Ele como quem lamenta a 
perda do filho mais velho”. Quem está afirmando 
que seria transpassado? Jeová. Leia com atenção 
o versículo 1: “Esta é a palavra do Senhor (Jeo-
vá) para Israel”. O apóstolo João explica que essa 
profecia se cumpriu na morte de Cristo: “E ou-
tra vez diz a Escritura: Eles verão Aquele a quem 
transpassaram” (João 19:37). No Apocalipse, 
descrevendo o retorno do Messias ressurreto, ele 
reafirma: “Eis que Ele vem com as nuvens, e todo o 
olho O verá, até mesmo aqueles que O transpas-
saram” (Apocalipse 1:7). Quem foram os que O 
transpassaram? Os que O condenaram à morte. 
Jesus havia prometido aos Seus algozes que che-
garia “o dia em que vereis o Filho do homem as-
sentado à direita do Todo-Poderoso e vindo sobre 
as nuvens do Céu” (Mateus 26:64).

Em seguida, o profeta Zacarias descreve a se-
gunda vinda de Cristo com essas palavras: “En-
tão o Senhor, o meu Deus, virá com todos os Seus 
santos” (Zacarias 14:5). Quem é esse Deus que 
virá com os Seus santos? Segundo o NT, é Jesus. 
“Quando vier o Filho do Homem na Sua majesta-
de e todos os anjos com Ele, então, Se assentará no 
trono da Sua glória” (Mateus 25:31). No Salmo 
50, encontramos outra profecia messiânica que 
fala da segunda vinda como sendo a manifesta-
ção de Deus: “Nosso Deus vem! Certamente não 
ficará calado! À Sua frente vai um fogo devora-
dor, e, ao Seu redor, uma violenta tempestade. Ele 
convoca os altos Céus e a Terra, para o julgamento 
do Seu povo: Ajuntem os que Me são fiéis, que, 
mediante sacrifício, fizeram aliança comigo. E 
os Céus proclamam a Sua justiça, pois o próprio 
Deus é o juiz” (Salmos 50:3-5). Nessas passagens, 
a descrição da vinda de Deus é muito semelhante 
à que o NT faz do retorno de Cristo: “Se, de fato, 
é justo para com Deus que Ele dê em paga tribula-
ção aos que vos atribulam e a vós outros, que sois 
atribulados, alívio juntamente conosco, quando 
do céu Se manifestar o Senhor Jesus com os anjos 
do Seu poder em chama de fogo, tomando vin-
gança contra os que não conhecem a Deus e con-
tra os que não obedecem ao evangelho de nosso 
Senhor Jesus. Estes sofrerão penalidade de eterna 
destruição, banidos da face do Senhor e da glória 
do Seu poder, quando vier para ser glorificado 
nos Seus santos e ser admirado em todos os que 
creram, naquele dia” (2 Tessalonicenses 1:6-10). 
A descrição da vinda de Cristo, feita pelo apósto-
lo Paulo, é idêntica à feita pelo salmista em vários 
pontos. Eles estão descrevendo o mesmo evento.

Outro aspecto citado pelos profetas em várias 
ocasiões, é que Deus salvaria o Seu povo. Em 
Isaías 35:4 está escrito: “Digam aos desanimados 
de coração: Sejam fortes, não temam! Seu Deus 
virá, virá com vingança, como divina retribuição 
virá para salvá-los”. Quem viria para salvar o Seu 
povo? Jeová. Mas alguém pode argumentar que 
Jesus veio como representante do Pai. Acontece 
que não há dois salvadores: “Eu, Eu sou o Senhor, 
e fora de mim não há salvador” (Isaías 43:11). O 
apóstolo Pedro pregou: “E não há salvação em 
nenhum outro; porque abaixo do céu não existe 
nenhum outro nome dado ente os homens, pelo 
qual importa que sejamos salvos” (Atos 4:12). É o 
fato de o Messias ser Deus que O torna apto para 
ser o nosso Salvador: “A divindade de Cristo é a 
certeza de vida eterna para o crente”.3

Ezequiel 44:1 e 2 traz outra profecia messiâ-
nica que vale a pena considerarmos: “Depois o 
homem trouxe-me de volta para a porta externa 
do santuário, que dava para o lado leste, e ela es-
tava trancada. O Senhor me disse: Esta porta deve 
permanecer trancada. Não deverá ser aberta; 
ninguém poderá entrar por ela. Deve permanecer 
trancada porque o Senhor, o Deus de Israel, entrou 
por ela.” Ela é conhecida como a “Porta Oriental” 
(Neemias 3:29), chamada hoje de Porta Dourada, 
era a única porta que dava acesso direto ao pátio 
do templo. Localiza-se no lado oriental de Jeru-
salém, e foi lacrada em 1542 por ordem do Sultão 
Suleiman II, o Magnífico, e permanece fechada 
até o dia de hoje. Jesus entrou por ela montado 
em um jumento.4 Apenas Ele pode cumprir essa 
profecia. Quem é o Deus de Israel, então? 

Considerações finais
O evangelista João conta que Jesus confessou 

Sua natureza divina em duas ocasiões. (1) Dian-
te de uma plateia de judeus incrédulos, Ele afir-
mou: “Antes que Abraão existisse, Eu sou” (João 
8:58). Ele remeteu os Seus ouvintes ao encontro 
de Moisés com Jeová na sarça ardente. Naque-
la ocasião, o Senhor Se identificou ao Seu servo 
como “Eu sou” (Êxodo 3:14). João diz que os ju-
deus chegaram a pegar em pedras para O apedre-
jarem. Em outra ocasião, quando Ele reafirmou 
Sua divindade com as palavras “Eu e o Pai somos 
um” (João 10:30), os judeus pegaram em pedras 
novamente. Por quê? Eles explicaram que “não é 
por obra boa que Te apedrejamos, e sim por causa 
da blasfêmia, pois, sendo Tu homem Te fazes Deus 
a Ti mesmo” (João 10:33 e 32). 

A Divindade de Cristo revelada na Antiga Aliança

-  23  -



Levando em consideração o que afirmavam as profecias messiânicas, essa atitude de rejeição não se jus-
tificava. O ungido, o Messias esperado, seria Deus andando entre os homens. Os judeus que rejeitaram as 
alegações de Jesus também estavam recusando Sua Palavra. Por não crerem no que estava escrito, os judeus 
foram rejeitados. Qual será então o destino daqueles que, apesar de todas as evidências, rejeitarem esse fato?

Conclusão: Essas profecias se cumpriram em Cristo e apontam para Sua natureza 
divina. Jesus era Deus andando entre os homens: veja João 1:1-3 e 14.

____________________________________________________________________________________________________________________________________

Referências

1 WHITE, Ellen G. O Grande conflito, p. 524.
2 MCDOWELL, Josh e LARSON, Bart. Jesus – Uma defesa bíblica da Sua divindade. São Paulo: Hagnos, 1992, pp. 70 e 71.
3 WHITE, Ellen. O Desejado de Todas as Nações, p. 530.
4 SILVA, Rodrigo P. A arqueologia e Jesus. Engenheiro Coelho, SP: Paradigma, 2005, pp. 243-246.

Leia

Joel 2:32

Isaías 40:13

Salmos 19:14; Isaías 47:4 

Jeremias 17:10 

Salmos 23:1 e Ezequiel 34:15 

Salmos 27:1 

Isaías 43:3

Jeremias 10:10 e Deuteronômio 32:4 

Isaías 42:5

Isaías 40:3

Compare com

Romanos 10:13

1 Coríntios 2:16

Colossenses 1:14

Apocalipse 2:18 e 23

João 14:14

João 8:12

Lucas 2:11

João 14:6

João 1:3 e Isaías 44:24

Mateus 3:1-3

Invocar o nome

A mente divina

Redentor

Esquadrinhador

Bom pastor

a Luz

Salvador

A Verdade

Criador

O preparo do caminho

JESUS É JEOVÁ
No quadro comparativo abaixo, podemos perceber a perfeita identidade de Cristo com Jeová. A lista

poderia se alongar, mas acreditamos que os textos citados serão suficientes para provar o que afirmamos:

ENAR 2019 - Conhecendo a Divindade  |  Apostila de Estudos

-  24  -



5

Durante os primeiros anos da pregação cristã, não havia a necessidade de explicar quem 
era Jesus. A mensagem dos apóstolos era de conteúdo simples. Encontramos o resumo 
dela nas palavras do apóstolo Paulo registradas em 1 Coríntios 15:3 e 4, “Antes de tudo, 
vos entreguei o que também recebi: que Cristo morreu pelos nossos pecados, segundo as 

Escrituras, ​e que foi sepultado e ressuscitou ao terceiro dia, segundo as Escrituras”. 
Enquanto a mensagem cristã estava restrita à comunidade judaica, não eram necessárias 

maiores explicações, mas à medida que a fé alcançava outros povos, começaram a surgir ques-
tionamentos que exigiram uma explicação mais elaborada sobre a pessoa e a missão do Messias. 
Contudo, as diversas interpretações acabaram abrindo a porta para muitas heresias. 

Uma das mais antigas heresias sobre a pessoa de Cristo foi o docetismo. Cerinto (85 d.C.), um 
dos principais defensores dessa ideia, ensinava que a humanidade de Cristo era ilusória, e que 
Cristo apenas “parecia” ser real. João se opôs firmemente a esse ensino (veja 1 João 1:1-3 e 4:1-3). 

Outro erro que surgiu no tempo dos apóstolos foi o chamado ebionismo. Esse grupo (os ebio-
nitas) apareceu no fim do primeiro século. Eram legalistas e viam em Jesus apenas um exemplo 
a ser seguido, mas não a pessoa de Deus. No segundo século depois de Cristo floresceu uma he-
resia de contornos místicos conhecida como gnosticismo. Para eles, o mundo material era mau, e 
o imaterial, bom. Por isso, para eles era impossível que Deus tivesse criado o mundo e que Jesus 
tivesse um corpo físico. Uma fagulha divina – ou emanação de Deus – teria criado o mundo. O 
modalismo, surgido no século terceiro depois de Cristo, afirmava que Deus é um só, mas que Se 
manifesta em três pessoas. Assim como alguém pode ser médico, pai e filho, Deus Se revela de 
três modos diferentes. O modalismo negava a distinção entre as pessoas da divindade. Para eles, 
o Pai, o Filho e o Espírito Santo eram uma só pessoa.

Contudo, a pior heresia surgiu no quarto século depois de Cristo, pois ameaçou dividir a 
igreja. Estamos falando do arianismo, grupo que negava a plena divindade de Cristo. Ário, que 
liderou o movimento, era presbítero de Alexandria, no Egito, entre os anos de 256 e 336 d.C. Ele 
ensinava que o “logos” seria uma emanação ou expressão de Deus, mas que não podia ser iden-
tificado com o Deus altíssimo. Para Ário, o Logos — Jesus Cristo — havia sido criado por Deus 
em algum momento na eternidade e Se tornou o agente ativo da criação. O Concílio de Niceia, 
realizado em 325 d.C., combateu as ideias arianas e confirmou a fé da igreja, de que Cristo era 
igual ao Pai e, portanto, era eterno e digno de adoração.

Jesus Cristo,
Deus pleno

As Escrituras nos ensinam que 
nosso Salvador é Deus em toda 
a amplitude da palavra

-  25  -



Outras heresias quanto à pessoa de Cristo 
surgiram ao longo do tempo, sempre revelando 
uma tendência extrema. Ora a balança pendia 
para dizer que Jesus não é totalmente humano, 
ora para negar a plena divindade de Cristo. 

Hoje, mais que em qualquer outro tempo na 
história do cristianismo, a tendência é negar a 
plena divindade de Cristo. A mídia de divul-
gação científica popular procura apresentar a 
Jesus apenas como um revolucionário que foi 
martirizado pelos seus ideais. Eles rejeitam a 
confiança no relato dos evangelhos e embar-
cam na teologia liberal para tentar provar que 
Jesus nunca afirmou ser Deus e que Seus segui-
dores é que O divinizaram.

Como se não bastasse o ataque de fora do 
cristianismo, existem movimentos religiosos 
que usam a Bíblia com o mesmo objetivo. Em 
diferentes graus, a divindade de Cristo é ques-
tionada por eles. Essa onda atingiu o adventis-
mo na década de 1980 nos Estados Unidos e 
chegou ao Brasil na década seguinte. Alegando 
estarem restaurando a fé adventista primitiva, 
eles afirmavam que os pioneiros da mensagem 
não criam na absoluta divindade de Cristo. Para 
eles, crer nisso é estar em harmonia com Babi-
lônia. Contudo, nós não estamos preocupados 
com o que A ou B ensinam sobre a divindade. 
Precisamos recorrer às Escrituras para verificar 
se esses ensinos são verdadeiros ou não. 

A nossa norma de fé e prática é a Palavra 
de Deus e não a opinião tradicional. O que a 
Bíblia tem a dizer sobre a divindade de Cristo? 
Era Ele Deus, como Seu Pai, ou um ser criado 
exaltado a essa condição? Ele é eterno ou foi 
gerado por Deus? Perdeu Ele, em algum mo-
mento do plano da salvação, algum dos Seus 
atributos? Deixou de ser Deus enquanto esteve 
aqui na Terra? São essas questões que quere-
mos responder ao longo deste capítulo, à luz da 
Palavra de Deus.

Os atributos de Deus em Cristo
Neste texto, vamos avaliar duas evidências a 

favor da plena divindade de Cristo. Em primei-
ro lugar, a Bíblia ensina que Cristo possui em 
Si todos os atributos da divindade. Como disse 
Paulo à igreja em Colossos: “Pois em Cristo ha-
bita corporalmente toda a plenitude da divinda-
de” (Colossenses 2:9). 

A forma como o apóstolo escreveu indi-
ca que a plenitude da divindade de Cristo era 
uma condição permanente, contínua. Ou seja, 
em nenhum momento Ele deixou de ser Deus. 

A palavra plenitude, que aparece neste versícu-
lo, no texto original tem o sentido de natureza, 
de essência. O sentido é que “Ele mesmo era e é 
o Deus perfeito e absoluto.”1

De forma didática, os atributos de Deus po-
dem ser classificados em dois grupos: (1) os 
comunicáveis e (2) os incomunicáveis. Quan-
do falamos em atributos comunicáveis, nos 
referimos àquelas qualidades que Deus possui 
de forma absoluta e que nós compartilhamos 
de forma relativa. Entre esses, podemos citar o 
amor, a justiça, a misericórdia, entre outros. A 
expressão máxima dessas qualidades se encon-
tra em Deus. No homem, feito à Sua imagem e 
semelhança, esses atributos se revelam de for-
ma parcial.

Atributos incomunicáveis são aqueles que 
apenas Deus tem, e não são encontrados no 
homem em nenhum sentido. Eles são cinco: 
onipotência, onipresença, onisciência, imutabi-
lidade e eternidade. 

Por onipotência, queremos dizer que Deus 
pode todas as coisas. A frase “nada é impos-
sível para Deus”, é repetida ao longo das Es-
crituras (Gênesis 18:14; Jó 42:2; Zacarias 8:6; 
Mateus 19:26; Marcos 10:27; Lucas 1:37; Lucas 
18:27). A Bíblia afirma que Jesus também pode 
fazer todas as coisas: “E, chegando-Se Jesus, fa-
lou-lhes, dizendo: É-Me dado todo o poder no 
Céu e na Terra” (Mateus 28:18). “Mas a nossa 
cidade está nos céus, donde também esperamos 
o Salvador, o Senhor Jesus Cristo, que transfor-
mará o nosso corpo abatido, para ser conforme 
o Seu corpo glorioso, segundo o Seu eficaz poder 
de sujeitar também a Si todas as coisas” (Fili-
penses 3:20 e 21). “E ao anjo da igreja que está 
em Filadélfia escreve: Isto diz o que é santo, o 
que é verdadeiro, o que tem a chave de Davi, o 
que abre, e ninguém fecha, e fecha, e ninguém 
abre” (Apocalipse 3:7). Como ser onipotente, 
Jesus é o criador e mantenedor de tudo que 
existe: “​Todas as coisas foram feitas por inter-
médio dEle, e, sem Ele, nada do que foi feito se 
fez” (João 1:3). “Ele, que é o resplendor da gló-
ria e a expressão exata do Seu Ser, sustentando 
todas as coisas pela palavra do Seu poder” (He-
breus 1:3).

Quando se diz que Deus é onisciente, está 
se afirmando que Ele sabe todas as coisas. Jesus 
também possui essa qualidade divina. Paulo 
diz que “nEle estão escondidos todos os tesouros 
da sabedoria e do conhecimento” (Colossenses 
2:3, Nova Versão Internacional). Na noite em 
que Jesus foi traído, Seus discípulos confessa-

ENAR 2019 - Conhecendo a Divindade  |  Apostila de Estudos

-  26  -



ram: “Agora, vemos que sabes todas as coisas e 
não precisas de que alguém Te pergunte” (João 
16:30). E o apóstolo Pedro, quando manteve 
uma conversa pessoal com o Mestre depois 
da ressurreição, também confessou isso: “E 
respondeu-Lhe [Pedro]: Senhor, Tu sabes todas 
as coisas” (João 21:17). A Bíblia também afir-
ma que Cristo conhecia o coração do homem: 
“Não precisava que ninguém Lhe desse testemu-
nho a respeito do homem, pois Ele bem sabia o 
que havia no homem” (João 2:25). Essa é uma 
clara confissão da divindade de Cristo, pois em 
1 Reis 8:39 é dito: “Só Tu [Senhor Deus] conhe-
ces o coração do homem”.

Alguém pode perguntar: “Mas por que Ele 
disse que não sabia nem a hora nem o dia de 
Sua vinda?” (Mateus 24:36; Marcos 13:32). 
Diferentes comentaristas da Bíblia dão varia-
das explicações sobre a declaração de Cristo, 
o qual, ainda que fosse Deus pleno, disse não 
saber o dia e a hora de Sua segunda vinda.

Alberto Barnes, conhecido comentarista, 
assim explicou os textos bíblicos acima citados:

“Este texto tem apresentado sempre sérias 
dificuldades. Tem-se perguntado: Se Jesus pos-
suía natureza divina, como podia Ele dizer que 
não sabia o dia e a hora de um evento futuro? 
Em resposta, tem-se dito que a passagem esta-
va ausente em alguns manuscritos gregos; mas 
foi encontrada em todos eles, e resta pouca dú-
vida de que a passagem é genuína. Outros têm 
afirmado que o verbo traduzido como ‘sabe’ 
algumas vezes significa ‘tornar conhecido ou 
revelar’, e que a passagem significa ‘que o dia e 
a hora ninguém torna conhecido, nem os anjos, 
nem o Filho, mas o Pai’. É verdade que a pala-
vra tem algumas vezes esse significado, como 
em 1 Coríntios 2:2.”2

Ellen G. White afirma algo semelhante: 
“Mas o dia e hora de Sua vinda não foram 

revelados. Jesus declarou positivamente a Seus 
discípulos que Ele próprio não podia dar a co-
nhecer o dia ou a hora de Sua segunda vinda. 
Houvesse estado na liberdade de revelar isto, 
que necessidade teria então de os exortar a uma 
constante vigilância?”3

O dia e a hora da segunda vinda de Cristo 
serão revelados pelo Pai no final do tempo de 
angústia, pouco antes do retorno do Salvador: 

“A voz de Deus é ouvida no Céu, declarando 
o dia e a hora da vinda de Jesus, e estabelecen-
do concerto eterno com Seu povo. Semelhantes 
a estrondos do mais forte trovão, Suas palavras 
ecoam pela Terra inteira.”4

Ele poderia dizer a Natanael: “​Eis um verda-
deiro israelita, em quem não há dolo! ​Perguntou-
lhe Natanael: Donde me conheces? Respondeu-lhe 
Jesus: Antes de Filipe te chamar, Eu te vi, quando 
estavas debaixo da figueira” (João 1:47 e 48).

Outra qualidade divina revelada por Cristo 
foi a onipresença. Isso significa que, tal como 
Deus, Ele está em todas as partes ao mesmo 
tempo. Ele prometeu aos Seus discípulos que 
sempre estaria com eles: “​Porque, onde estive-
rem dois ou três reunidos em Meu nome, ali es-
tou no meio deles” (Mateus 18:20). Ele prome-
teu presença permanente até o fim da história: 
“E eis que estou convosco todos os dias, até a con-
sumação dos séculos” (Mateus 28:20). ​ Mas Ele 
não Se faria presente através do Espírito Santo? 
Não foi isso que Ele prometeu. Embora o Es-
pírito de Deus permeie todas as coisas, como 
se lê em Salmos 139, Jesus fez uma promessa 
pessoal. Ele estaria com Seus discípulos, pois 
é Deus. “Aquele que desceu é também o mesmo 
que subiu acima de todos os céus, para encher 
todas as coisas” (Efésios 4:10).

Mesmo durante Sua estadia na Terra, Ele 
não perdeu Sua divindade. Na entrevista que 
manteve com Nicodemos, Jesus ensinou que, 
ao mesmo tempo em que conversava com 
aquele mestre em Israel, também estava no 
Céu: “Ora, ninguém subiu ao Céu senão Aquele 
que de lá desceu, a saber, o Filho do Homem que 
está no Céu” (João 3:13). Ellen G. White con-
firma isso: 

“Cristo não podia ter vindo à Terra com a 
glória que possuía nas cortes celestiais. Seres 
humanos pecadores não suportariam vê-lO. 
Ele velou Sua divindade com a roupagem da 
humanidade, porém, não Se desfez de Sua di-
vindade.”5

Outro atributo divino compartilhado pela 
divindade é a eternidade. A Bíblia ensina que 
tanto Jesus quanto o Pai (Salmos 90:2) e o Es-
pírito Santo (Hebreus 9:14) sempre existiram 
e sempre continuarão a existir. Na profecia do 
nascimento do Messias em Belém, lemos: “​E 
tu, Belém-Efrata, pequena demais para figurar 
como grupo de milhares de Judá, de ti Me sairá 
o que há de reinar em Israel, e cujas origens são 
desde os tempos antigos, desde os dias da eterni-
dade” (Miqueias 5:2). Segundo o profeta Isaías, 
Cristo seria o Pai da eternidade (Isaías 9:6), ou 
seja, a eternidade teria origem nEle. Jesus rea-
firmou essa verdade quando reivindicou para 
Si o nome de “Eu sou” (João 8:58). Ele encami-
nhou a mente dos judeus ao diálogo que Jeová 

Jesus Cristo, Deus pleno

-  27  -



manteve com Moisés. Naquela ocasião, Deus 
Se apresentou a Seu servo como o grande “Eu 
sou” (Êxodo 3:14). Para o profeta Isaías, Deus 
Pai também Se apresentou como o “Eu sou”: 
“Ainda antes que houvesse dia, Eu sou; e nin-
guém há que possa fazer escapar das Minhas 
mãos; operando Eu, quem impedirá?” (Isaías 
43:13, Almeida, Revista e Corrigida, 1995). A 
expressão “Eu sou” remete ao fato de que Deus 
existiu, existe e sempre existirá.

Contudo, alguém pode dizer que Jesus foi 
gerado por Deus em algum momento da eter-
nidade, e que, portanto, Jesus era eterno por-
que Deus, de onde Ele Se formou, é eterno. 
Porém não é isso o que a Bíblia ensina. Ela diz 
claramente que deus nenhum se formou antes 
ou depois do Deus verdadeiro: “Vós sois as Mi-
nhas testemunhas, diz o Senhor, o Meu servo a 
quem escolhi; para que o saibais, e Me creiais, 
e entendais que sou Eu mesmo, e que antes de 
Mim deus nenhum se formou, e depois de Mim 
nenhum haverá” (Isaías 43:10). Jesus não pas-
sou a existir, mas sempre existiu.

Por último, Cristo é tão imutável quanto 
Deus. Por imutabilidade queremos dizer que 
Deus é o mesmo sempre, em todas as eras. Ele 
não pode ser aperfeiçoado ou ter Sua opinião 
mudada. Tiago ensinou isso quando disse que 
em Deus “não pode existir variação ou sombra 
de mudança” (Tiago 1:17). Através do profeta 
Malaquias, o Senhor disse: “​Porque eu, o Se-
nhor, não mudo” (Malaquias 3:6). Cristo tam-
bém não muda: “Jesus Cristo é o mesmo, ontem, 
hoje e para sempre” (Hebreus 13:8). Sobre esse 
versículo, Esequias Soares comenta: 

“Se o Filho passou a existir a partir do dia 
em que foi ‘criado’, como pode ser Ele o mes-
mo ontem? Se antes da Sua ‘criação’ Ele não 
existia, podia ser Ele o mesmo antes de existir? 
De maneira nenhuma. Em qualquer tempo de 
eternidade passada, ‘os tempos antes dos sécu-
los’ (Tito 1:2), no passado remotíssimo, que a 
mente humana não consegue alcançar, Ele ‘era 
o Verbo’, era o mesmo, o mesmo de hoje e de 
sempre, pois Ele é imutável.”6

Basta remover um dos atributos incomu-
nicáveis para que Jesus deixe de ser Deus. Se 
Ele não é onipresente, então não pode todas as 
coisas, pois há a possibilidade de existirem fa-
tos que Ele não saiba. Se Ele não é onisciente, 
então não pode estar em todos os lugares ao 
mesmo tempo, e, por extensão, não pode tudo. 
Um atributo está relacionado com o outro em 
total dependência.

“E o verbo era Deus”
Outro conjunto de evidências podem ser 

agrupadas para provar que Jesus era Deus: o 
fato de que Seus discípulos o chamaram de 
Deus. Eles conviveram com Ele durante três 
anos e meio e O conheceram profundamente. 
Não se deve esquecer que eles eram monoteís-
tas convictos. Contudo, depois de todo o tem-
po passado com o Mestre, eles só podiam fazer 
a confissão de fé feita por Tomé: “Senhor meu 
e Deus meu!” (João 20:28). Sobre isso, escreveu 
Pedro: “Simão Pedro, servo e apóstolo de Jesus 
Cristo, aos que conosco obtiveram fé igualmen-
te preciosa na justiça do nosso Deus e Salvador 
Jesus Cristo” (2 Pedro 1:1). Paulo também de-
fende a divindade de Cristo quando escreve: 
“Aguardando a bendita esperança e a manifes-
tação da glória do nosso grande Deus e Salvador 
Cristo Jesus” (Tito 2:13).

Contudo, quem mais escreveu sobre a di-
vindade do Filho de Deus foi o apóstolo João. 
Ele abre o seu evangelho com as impactantes 
palavras: “No princípio era o Verbo, e o Verbo 
estava com Deus, e o Verbo era Deus” (João 1:1). 

Os primeiros filósofos gregos estavam preo-
cupados com a essência de todas as coisas. Eles 
queriam saber do que são feitas as coisas, qual é 
o elemento principal. A isso eles chamavam de 
princípio (no grego arché). Alguns defendiam 
a ideia de que o princípio de tudo era o fogo, 
outros diziam que era a água, enquanto outros 
ainda defendiam ser a terra ou o ar. Havia os 
que diziam existir um quinto elemento, invi-
sível aos olhos, que eles chamavam de quintes-
sência. Existia ainda um grupo afirmando que 
o princípio de tudo era algo indivisível, que 
eles chamavam de átomo. Eles se dedicavam 
a longos debates especulativos. Contudo, João 
declara abertamente que o princípio de tudo é 
o Verbo, a Palavra (no grego logos).

A passagem de João 1:1 pode ser dividida 
em três partes. Na primeira, João diz que “no 
princípio era o verbo”. No começo de tudo Ele 
já existia. Antes de todas as coisas serem cria-
das, Ele estava com o Pai. O verbo era indica 
que Cristo sempre existiu, pois aponta à Sua 
eternidade. Ele não Se formou ou veio a existir, 
mas simplesmente era.

“O conceito de eternidade do Logos é o mes-
mo que a Bíblia apresenta como um dos atribu-
tos incomunicáveis de Deus. ‘O Teu trono está 
firme desde então; Tu és desde a eternidade’ 
(Salmos 93:2). Isso significa que Deus é livre de 
toda a distinção temporal de passado ou futu-

ENAR 2019 - Conhecendo a Divindade  |  Apostila de Estudos

-  28  -



ro, Ele não teve começo e nem terá fim em seu 
Ser, é de duração infinita no tempo, sem início 
nem fim. É essa a ideia que o apóstolo transmi-
te ao afirmar: ‘no princípio era o Verbo’.”7

Sobre esse aspecto, comenta E. G. White:
“Cristo é o Filho de Deus, preexistente, exis-

tente por Si mesmo. [...] Falando de Sua pree-
xistência, Cristo conduz a mente através de sé-
culos incontáveis. Afirma-nos que nunca hou-
ve tempo em que Ele não estivesse em íntima 
comunhão com o eterno Deus. Aquele cuja voz 
os judeus estavam então ouvindo, estivera com 
Deus como Alguém que vivera sempre com 
Ele. Ele era igual a Deus, infinito e onipotente. 
[...] É o Filho eterno, existente por Si mesmo.”8

Na segunda afirmação, o apóstolo progride 
em sua lógica, dizendo que “o Verbo estava com 
Deus”. O Verbo estava com o Pai na eternida-
de em um relacionamento perfeito de amor. O 
estar com Deus, neste caso, indica uma rela-
ção “face a face”, íntima, algo próprio de seres 
iguais. Nessa sentença João distingue o Pai do 
Filho, negando tanto a antiga heresia modalis-
ta, que confunde a identidade dos dois, como o 
unicismo, que, para alguns, apenas o Pai é Deus 
e, em outros casos, que apenas o Filho é Deus.

As duas sentenças anteriores levam à con-
clusão final: “E o Verbo era Deus.” A ideia nessa 
passagem é progressiva até chegar a esse clí-
max. Para apoiar a afirmação de que o Verbo 
era Deus, João diz logo em seguida que “todas 
as coisas foram feitas por intermédio dEle, e, 
sem Ele, nada do que foi feito se fez” (versícu-
lo 3). O Verbo é Deus, por isso criou todas as 
coisas. Para João, Ele não era um “deus menor” 
prestando obediência a um “Deus maior”. Je-
sus é Deus em todos os aspectos da palavra. 
Ele vai confirmar isso em outras partes de seus 

escritos. Em 1 João 5:20 ele escreveu: “Também 
sabemos que o Filho de Deus é vindo e nos tem 
dado entendimento para reconhecermos o ver-
dadeiro; e estamos no verdadeiro, em seu Filho, 
Jesus Cristo. Este é o verdadeiro Deus e a vida 
eterna.” No começo dessa carta, ele havia dito 
que o Filho é a vida eterna: “E a vida se ma-
nifestou, e nós a temos visto, e dela damos tes-
temunho, e vo-la anunciamos, a vida eterna, a 
qual estava com o Pai e nos foi manifestada” (1 
João 1:2). Portanto, não há dúvida de que, para 
João, Cristo é Deus.

Conclusão
Precisamos estudar profundamente a di-

vindade de Cristo. É necessário conhecer o 
que a revelação tem a falar sobre o assunto. 
Essa doutrina nos dá a certeza de nossa sal-
vação. Deus Se ofereceu para morrer por nós. 
Seu sacrifício é infinito e Ele pode salvar a to-
dos os que vão a Ele. 

“Ainda procurando dar a verdadeira direção 
à sua fé, Jesus declarou: ‘Eu sou a ressurreição 
e a vida.’ Em Cristo há vida original, não em-
prestada, não derivada. ‘Quem tem o Filho tem 
a vida.’1 João 5.12. A divindade de Cristo é a 
certeza de vida eterna para o crente.”9

______________________________________________________________

Referências

1 RIENECKER, Fritz e ROGERS, Cleon. Chave linguística do Novo Testamento 
grego. São Paulo: Vida Nova, 1995, p. 425.
2 Citado por Silva, Davi Paes. A plenitude da Divindade. Itaquaquecetuba: 
Vida Plena, 2018, p. 44.
3 WHITE, Ellen G. O Desejado de Todas as Nações, p. 632.
4 WHITE, Ellen G. The Review and Herald, 15 de junho de 1905.
5 SOARES, Esequias. Cristologia – a doutrina de Jesus Cristo. São Paulo: 
Hagnos, 2008, pp. 24 e 25.
6 Ibidem, p. 27.
7 WHITE, Ellen G. Evangelismo, p. 615.
8 WHITE, Ellen G. O Desejado de Todas as Nações, p. 530.
9 WHITE, Ellen G. O Desejado de Todas as Nações, p. 530.

Anotações para estudo:

Jesus Cristo, Deus pleno

-  29  -



6

Uma das dificuldades de se estudar a questão da natureza humana de Cristo é o fato de que 
esse ponto teológico não representava uma grande dúvida entre os primeiros discípulos. 
Não havia dificuldades quanto à Sua natureza divina também. As duas naturezas de Cris-
to, humana e divina, só serão estudadas quando o cristianismo conquista o mundo pagão, 

nos séculos seguintes. Como bem lembrou Oscar Cullmann, “a discussão sobre as duas ‘naturezas’ 
[de Cristo] [...] [é], em última análise, um problema grego e não um problema judaico ou bíblico.”1 

Por isso, o texto bíblico não discute o assunto de forma direta. Todas as conclusões a que podemos 
chegar quanto a qualquer aspecto da humanidade de Cristo, precisam ser extraídas do texto bíblico, 
porque nenhum escritor neotestamentário teve a necessidade de provar ou discutir o tema. Isso pode 
abrir brechas para uma má interpretação do assunto. É preciso explorar a questão em todos os seus 
aspectos para se chegar à verdade. Quando se despreza isso, podemos ser levados a conclusões equi-
vocadas e talvez até a heresias. Nesse ponto, é preciso “tirar as sandálias dos pés”, porque é terra santa.

Interpretações equivocadas quanto à pessoa de Cristo surgiram mesmo nos dias em que Ele andou 
entre nós. Havia muito questionamento ao fato de Ele ser o Messias esperado. Mesmo entre aque-
les que O aceitaram, surgiram pensamentos equivocados sobre a Sua natureza. Influenciados pela 
filosofia grega, alguns cristãos começaram a negar a realidade física de Cristo. Levados pelo ensino 
neoplatônico, que dizia ser má a matéria, e a realidade espiritual boa, esses crentes diziam que era im-
possível que Deus (o bem) Se manifestasse em carne (que, em si, é má). Portanto, Ele apenas parecia 
real. Ele era apenas uma alma que se materializou no tempo do Seu batismo e que se desfez antes de 
ser crucificado. Esse grupo foi denominado pelos seus antagonistas como docetistas (do grego doken, 
parecer). O apóstolo João enfrentou essa heresia deixando muito claro que o Cristo que ele conhecia, 
cria e pregava era real. Na introdução de sua primeira carta, ele afirma:

“O que era desde o princípio, o que temos ouvido, o que temos visto com os nossos próprios olhos, o 
que contemplamos, e as nossas mãos apalparam, com respeito ao Verbo da vida ​(e a vida se manifestou, 
e nós a temos visto, e dela damos testemunho, e vo-la anunciamos, a vida eterna, a qual estava com o 
Pai e nos foi manifestada), ​o que temos visto e ouvido anunciamos também a vós outros, para que vós, 
igualmente, mantenhais comunhão conosco” (João 1:1-3).

Mais à frente, em sua epístola, ele condena os docetistas, afirmando que aquele ensino era uma 
heresia que atacava a pessoa de Cristo: 

“E o Verbo
Se fez carne”

O que as Escrituras Sagradas 
ensinam sobre a natureza 
humana de Cristo?

-  30  -



“​Amados, não deis crédito a qualquer espírito; 
antes, provai os espíritos se procedem de Deus, 
porque muitos falsos profetas têm saído pelo mun-
do fora. ​Nisto reconheceis o Espírito de Deus: todo 
espírito que confessa que Jesus Cristo veio em car-
ne é de Deus; ​e todo espírito que não confessa a 
Jesus não procede de Deus; pelo contrário, este é o 
espírito do anticristo, a respeito do qual tendes ou-
vido que vem e, presentemente, já está no mundo.” 
(João 4:1-3).

Desta passagem, podemos deduzir mais um 
princípio: ensinar algo contrário à revelação so-
bre a pessoa de Cristo é o “espírito do anticris-
to”, ou seja, cair sob a maldição pronunciada por 
Paulo em Gálatas 1:8 e 9: “Mas, ainda que nós ou 
mesmo um anjo vindo do céu vos pregue evange-
lho que vá além do que vos temos pregado, seja 
anátema. ​Assim, como já dissemos, e agora repito, 
se alguém vos prega evangelho que vá além daque-
le que recebestes, seja anátema.”

Continuando a série de estudos sobre a na-
tureza humana de Cristo neste capítulo, vamos 
analisar a questão da natureza humana de Jesus 
conforme o ensino das Escrituras. Em primeiro 
lugar, vamos definir até que ponto Ele era se-
melhante a nós. Depois, vamos analisar o que 
a Bíblia diz sobre o pecado. Por que é preciso 
fazer isso? Para percebermos que a doutrina da 
impecabilidade de Cristo só pode ser defendida 
com honestidade pela posição pré-lapsariana. 
Serão estudados os textos bíblicos que enfatizam 
a pureza moral de Cristo para, finalmente, ana-
lisarmos as passagens que afirmam ensinar que 
Cristo assumiu a natureza moral de Adão após a 
queda. Essa excursão pela Palavra de Deus pode-
rá nos ajudar a definir para que lado da balança 
as evidências pesam.

Jesus herdou a natureza física
de Adão depois da queda

Ao contrário do ensino docético, as Escrituras 
claramente demonstram que Jesus era humano 
em todos os aspectos: físico, emocional e espi-
ritual. Ele diferia de nós apenas no fato de que 
não cometeu pecado. No aspecto físico, Jesus 
nasceu da mesma forma que as demais pessoas 
vêm ao mundo (Mateus 1:25; Lucas 2:6), embora 
Sua concepção tenha sido diferente por ser obra 
do Espírito Santo (Mateus 1:18; Lucas 1:35). Ele 
cresceu como qualquer outra criança judia de 
Sua época. Apesar de não entrar em detalhes so-
bre Sua infância, as Escrituras resumem o perío-

do que vai do seu oitavo dia de vida até a reunião 
em que Se apresenta no santuário, com a idade de 
12 anos, dizendo as seguintes palavras: ​“Crescia o 
menino e Se fortalecia, enchendo-Se de sabedoria; 
e a graça de Deus estava sobre Ele” (Lucas 2:40). 
Depois dos eventos narrados, Lucas resume a se-
gunda fase de vida de Cristo, que vai até o Seu 
batismo, da seguinte forma: “​E crescia Jesus em 
sabedoria, estatura e graça, diante de Deus e dos 
homens” (Lucas 2:52). Lucas enfatiza o desenvol-
vimento humano de Jesus em três dimensões: 
mental, física e espiritual.

Ele era semelhante a nós no aspecto físico. 
Como qualquer um de nós, sentiu fome (Ma-
teus 4:2; Marcos 11:12), sede (João 19:28), sono 
(Mateus 8:24) e cansaço (João 4:6). Ele foi tocado 
pelas pessoas, porque era um ser palpável (Lu-
cas 8:44 e 45). E, por fim, morreu (Lucas 23:46), 
não por ser Deus, porque Deus não pode morrer, 
mas por ser homem. Jesus também tinha senti-
mentos humanos, tais como tristeza (Mateus 
26:37), alegria (João 15:11), indignação (Marcos 
3:5), angústia (Marcos 14:33) e vontade de cho-
rar (João 11:35).

Quanto ao Seu desenvolvimento mental, 
Cristo aprendeu a ler e escrever como qualquer 
menino judeu de Seu tempo (João 8:6). Apesar 
de impressionar as pessoas com Sua sabedoria 
(Mateus 13:54), Ele não tinha um conhecimento 
ilimitado. Sobre isso, D. M. Baillie comenta: “O 
conhecimento de Jesus era essencialmente tão 
limitado quanto o de um homem [...] mesmo o 
conhecimento de nosso Senhor, em uma relação 
ímpar com Deus, veio-Lhe empiricamente, en-
quanto andava entre os homens.”2

Por último, precisamos destacar a vida devo-
cional de nosso Senhor. Ele frequenta a sinago-
ga aos sábados regularmente (Lucas 4:16) e era 
um homem de oração (Lucas 6:12) e, quando Se 
sentia esgotado, gostava de Se retirar a um lugar 
solitário para passar algum tempo em comunhão 
com Deus (Marcos 6:31 e 32). Segundo o escritor 
de Hebreus, Jesus aprendeu a obedecer por meio 
dos sofrimentos que passou (Hebreus 5:7-9).3

Por fim, foi tentado como nós: ​ “Porque não 
temos sumo sacerdote que não possa compadecer-
se das nossas fraquezas; antes, foi Ele tentado em 
todas as coisas, à nossa semelhança, mas sem pe-
cado” (Hebreus 4:15). Porém, como Ele poderia 
ser tentado em todos os aspectos humanos, se 
não tinha tendências pecaminosas? Sobre isso, 
Donald Guthrie pondera:

“E o Verbo Se fez carne”

-  31  -



“Uma vez que nós somos tentados e pecamos, e 
Ele é tentado e não peca, como Suas tentações po-
dem ser iguais à nossas? Se Ele não tem a mesma 
tendência ao pecado que nós temos, não está, por 
estes mesmos fatos, numa posição privilegiada que 
imediatamente distingue Sua tentação da nossa? 
Para uma solução a essa dificuldade, devemos no-
tar que a tentação em si mesmo não é pecaminosa. 
A ideia diz respeito mais ao ser exposto à prova ou 
à sedução, isto é claramente possível, e não exige 
que a pessoa tentada peque. Embora certamente 
haja um sentido em que o fato de Jesus ter sido ex-
posto à tentação foi diferente da tentação dos ho-
mens, porque Ele estava livre da tendência ao pe-
cado, mesmo assim, num outro sentido, Sua pró-
pria provação foi, em todos os aspectos, semelhan-
te à nossa. A experiência de Jesus não foi confinada 
às três tentações no deserto, afetou a totalidade da 
Sua missão. Basta saber que Ele passou por tenta-
ções e pressões que nenhum outro homem já co-
nheceu. O maior neste caso inclui o menor. O que 
são as minhas tentações, mesmo enfrentado uma 
tendência que uma pessoa perfeita e divina não ex-
perimentou, comparadas com o que Ele suportou? 
Sua impecabilidade é demonstrada para Seu povo, 
não tanto como exemplo quanto como inspiração. 
Nosso Sumo Sacerdote é altamente experiente nas 
provações da vida humana.”3

Ao contrário de nós, que caímos sob a ação da 
tentação, Jesus a enfrentou até o fim, sem ceder. 
Ele sentiu toda a pressão da prova de um modo 
que o pecador não conhece. Por Ele ter resistido 
até o fim, conheceu todo o poder da tentação. A 
bem da verdade, Cristo é o homem perfeito, nos-
sa referência do que Deus queria que a humani-
dade fosse. Sobre isso, Kelson Oliveira comenta 
com propriedade:

“Somos tão humanos quanto Jesus? Esta per-
gunta nos remete a verdade que não temos a hu-
manidade em toda a sua plenitude. Não somos 
seres humanos genuinamente puros, assim como 
Jesus o foi. Do ponto de vista bíblico só houve três 
seres humanos completamente humanos: Adão e 
Eva (antes da Queda), e Jesus. Todo o restante 
da humanidade é apenas uma sombra da huma-
nidade original. Nossa humanidade é totalmente 
conspurcada pelo pecado que tenazmente nos 
assedia. Somos versões inferiores da versão adâ-
mica original. Dessa maneira Jesus não só é hu-
mano como nós, como também é mais humano. 
É sua humanidade que deve ser padrão para nós 
e não o inverso.”4

O que é pecado?
O problema da natureza de Cristo durante 

Sua encarnação pode ser melhor definido quan-
do entendermos o conceito bíblico de pecado. 
A posição pós-lapsariana, que apregoa ter Cris-
to herdado a natureza humana moral de Adão 
depois da queda, revela uma tendência de se ter 
uma compreensão limitada da natureza do mal 
no coração humano. Em geral, as pessoas que 
ensinam que Jesus tinha tendências para pecar 
veem o pecado como uma questão de comporta-
mento. Ele é entendido mais como ações erradas 
do que com algo que corrompe a nossa natureza 
íntima. Esse grupo costuma dividir o pecado em 
dois tipos: pecado consciente e pecado incons-
ciente, ou pecado voluntário e involuntário. Por 
que isso acontece? Quando se entende que o pe-
cado está mais relacionado com ações externas 
do que com o coração, temos a falsa impressão 
de que temos controle sobre ele. Afinal, basta 
parar de fazer algumas coisas e começar a fazer 
outras. Se o crente consegue mudar suas ações, 
ele pode imaginar que pode vencer o pecado. E 
aquilo que ele não consegue mudar, tal como os 
sentimentos malignos, ele classifica como peca-
do involuntário que, segundo essa teologia, não 
é responsabilidade do homem.

Em 1 João 3:4, temos a definição clássica de pe-
cado: “Pecado é transgressão da lei”. Contudo, ela 
não entra no âmago da questão. Se ficarmos ape-
nas nessa definição, o pecado seria apenas uma 
questão de comportamento. Contudo, quando Je-
sus proferiu o sermão da montanha, Ele demons-
trou que o pecado está mais relacionado com o 
que somos do que com o que fazemos: “Vocês ou-
viram o que foi dito: Não adulterarás. Mas eu lhes 
digo: Qualquer que olhar para uma mulher para 
desejá-la, já cometeu adultério com ela no seu co-
ração” (Mateus 5:27 e 28). Para alguns pensadores 
cristãos, o passarinho pode passar por nossa ca-
beça, mas não podemos deixar que ele crie ninho. 
Será que eles querem dizer que se o pensamento 
não é alimentado, não constitui pecado? À luz do 
ensino de Jesus, o voo do passarinho já é pecado. 
Não é necessário consumar o ato para pecarmos. 
A intenção já é pecado. 

“Não podemos impedir que os pássaros voem 
sobre as nossas cabeças, mas podemos impedir que 
eles façam ninhos sobre elas. Assim também não 
podemos nos livrar de sermos tentados, mas pode-
mos lutar para não cairmos em tentações” (Mar-
tinho Lutero).

ENAR 2019 - Conhecendo a Divindade  |  Apostila de Estudos

-  32  -



Seria interessante explicar melhor a citação 
para que os críticos não ofusquem essa brilhante 
colocação.

Caberia uma explicação sobre os pensamen-
tos pós-lapsariano e pré-lapsariano em relação à 
natureza moral e física de Cristo. Onde Sua natu-
reza moral era pré-lapsariana e Sua natureza físi-
ca, pós-lapsariana? Jesus foi afetado pelo pecado, 
mas jamais infectado por ele. Seria interessante 
falar sobre fraquezas inocentes e tendências pe-
caminosas.

A irmã White afirma que “nossa única defini-
ção de pecado é a que é dada na Palavra de Deus; 
é: ‘quebrantamento da lei’; é o efeito de um princí-
pio em conflito com a grande lei do amor, que é o 
fundamento do governo divino.”5 

Segundo a inspiração, o pecado é um princí-
pio que atua de dentro para fora, e que conta-
mina tudo o que o homem faz, pensa ou é. Nes-
sa questão, o que somos é mais importante do 
que aquilo que fazemos. Podemos mudar nossas 
ações, mas não temos o poder de mudar nossa 
natureza pecaminosa.

O conceito bíblico de pecado vai além do 
comportamento ou atitude. Segundo o apóstolo 
Tiago, “quem sabe que deve fazer o bem e não o 
faz, comete pecado” (Tiago 4:17). Portanto, é pos-
sível pecar por omissão. Não basta fazer coisas 
erradas para pecar; ao nos recusarmos a fazer o 
bem, estamos pecando. Podemos pecar de for-
ma ativa e de forma passiva. Jesus tocou nessa 
questão quando disse que “aquele que não está 
comigo, está contra Mim; e aquele que comigo não 
ajunta, espalha” (Mateus 12:30).

Tudo o que somos e fazemos é contaminado 
pelo pecado; e, apenas na glória, quando nosso 
corpo será transformado, é que o pecado será 
completamente erradicado da nossa natureza. 
Enquanto estivermos desse lado da eternidade, 
estaremos em aberta luta contra a nossa natureza 
pecaminosa, e em nenhum momento podere-
mos imaginar que a temos vencido. 

“Enquanto reinar Satanás, teremos de sub-
jugar o próprio eu e vencer os pecados que nos 
assaltam; enquanto durar a vida não haverá oca-
sião de repouso, nenhum ponto a que possamos 
atingir e dizer: ‘Alcancei tudo completamente’. A 
santificação é o resultado de uma obediência que 
dura a vida toda.”6

A natureza pecaminosa do homem contami-
na até mesmo as boas ações do crente. O profeta 
Isaías afirma que “somos como o impuro — todos 

nós! Todos os nossos atos de justiça são como trapo 
imundo” (Isaías 64:6). Ele não diz que nossas injus-
tiças, mas sim, nossas justiças, são imundas diante 
de um Deus santo. Por isso, Elifaz exalta a santida-
de de Deus, dizendo: “Fique sabendo que Deus não 
considera nem os próprios anjos inocentes e puros! 
Perto da santidade de Deus, até o Céu é impuro!” 
(Jó 15:15, Bíblia Viva). Ellen G. White confirma 
esse pensamento com as seguintes palavras:

“Os cultos, as orações, o louvor, a penitente 
confissão do pecado, sobem dos crentes fiéis, 
qual incenso ao santuário celestial, mas passan-
do através dos corruptos canais da humanidade, 
ficam tão maculados que, a menos que sejam pu-
rificados por sangue, jamais podem ser de valor 
perante Deus. Não ascendem em imaculada pu-
reza, e a menos que o Intercessor, que está à mão 
direita de Deus, apresente e purifique tudo por 
Sua justiça, não será aceitável a Deus.”7

Entender a verdadeira natureza do pecado, 
e o modo como corrompe a natureza moral da 
humanidade, é o primeiro passo para definir 
qual é a posição bíblica sobre a natureza huma-
na de Cristo.

Jesus herdou a natureza moral
de Adão antes da queda

Jesus foi em tudo feito semelhante a nós, me-
nos em ter tendências pecaminosas. Ellen White 
enfatiza que Cristo “é um irmão em nossas fra-
quezas, mas não em possuir idênticas paixões. Sen-
do sem pecado, Sua natureza recuava do mal.”8

O pecado, em Cristo, atuava de fora para 
dentro, e não de dentro para fora. Apesar de Sua 
natureza física ser pecaminosa, Sua natureza 
moral estava isenta de pecado. Ele era o segun-
do Adão. Veio ao mundo não para provar que 
você ou eu podemos viver sem pecar, mas para 
demonstrar que Adão, tal como Deus o criara, 
não precisava ter pecado.

“Vindo a este mundo em forma humana, 
para viver como um homem entre os homens, 
Cristo assumiu as desvantagens da natureza hu-
mana para ser submetido à prova. Em Sua hu-
manidade, participava da natureza divina. Em 
Sua encarnação, o título ‘Filho de Deus’ ganhou 
um novo sentido.”9

“Como membro da família humana, era mor-
tal; porém, como Deus, era a Fonte de Vida para 
o Mundo. Ele poderia resistir sempre aos avan-
ços da morte em Sua pessoa divina, e recusado 
colocar-Se sob seu domínio; porém, estava dis-

“E o Verbo Se fez carne”

-  33  -



posto a dar voluntariamente Sua Vida, de modo 
que pudesse dar vida e trazer luz à imortalidade. 
[...] Que humilhação foi esta! Assombrou aos an-
jos. A língua jamais poderá descrever, a imagina-
ção não pode captar. O Verbo Eterno consentiu 
em fazer-Se carne! Deus Se fez homem.”10

“Cristo veio à Terra, tomando sobre Si a hu-
manidade e constituindo-Se representante do 
homem, para mostrar, no conflito com Satanás, 
que o homem, tal como Deus o criou, unido ao 
Pai e ao Filho, poderia obedecer a todo reclamo 
divino.”11

Se Jesus tinha as tendências pecaminosas que 
herdamos dos nossos pais, podemos incorrer no 
erro de atribuir a Ele um coração tão corrupto 
como o nosso. Ele é nosso modelo, nosso exem-
plo. É um alvo que buscamos atingir durante 
uma vida toda, mas que continuaremos tentando 
alcançar por toda a eternidade. 

“Cristo é nosso modelo, o perfeito e santo 
exemplo que nos foi dado para que o seguísse-
mos. Jamais poderemos igualar o Modelo; pode-
mos, porém, imitá-lO e assemelhar-nos a Ele de 
acordo com nossa capacidade.”12

“Ninguém, senão Jesus, é perfeito.”13

Vamos dar um passo além neste estudo. As 
Escrituras afirmam claramente a pureza moral 
de Jesus durante os dias de Sua encarnação. Para 
o apóstolo Pedro, que conviveu durante três anos 
e meio com o Mestre, Jesus Cristo nunca come-
teu pecado: “Ele não cometeu pecado algum” (1 
Pedro 2:22). Nessa passagem, além de confessar 
a impecabilidade de Cristo, o apóstolo está res-
saltando quão injusto foi o Seu sofrimento, pois 
não havia nenhum motivo para sofrer o que im-
puseram a Ele.14

João, o apóstolo do amor, que também co-
nheceu Jesus profundamente, ensinava que Ele 
“não conheceu pecado” (1 João 3:5). O sentido do 
pensamento joanino é melhor exposto pela Bí-
blia Viva, que parafraseou esse versículo com as 
seguintes palavras: “nEle não há pecado, nenhum 
desvio da vontade de Deus, em nenhuma ocasião 
e de nenhuma maneira”. Para John Stott, “a im-
pecabilidade de Cristo não pertence nem à sua 
preexistência, nem aos dias da Sua carne, nem a 
sua condição celestial, mas à Sua natureza essen-
cial e eterna”.15

Da mesma forma que João, Paulo afirma 
que Jesus é “Aquele que não conheceu pecado” (2 
Coríntios 5:21). No sentido bíblico, “conhecer” 
envolve mais do que dissecar algum ponto de 

teologia com raciocínio lógico. Só se conhece 
aquilo com que nos relacionamos com as coisas 
que experimentamos e vivenciamos. É preci-
so sondar algo com profundidade; é necessário 
compreender todos os seus aspectos. Portanto, 
quando ele diz que Cristo não conheceu pecado, 
está afirmando que Ele não teve nenhum conta-
to, em nenhum aspecto, com o mal, mesmo em 
Seu íntimo.

Apenas de Cristo é dito que era puro desde o 
Seu nascimento: “Respondeu-lhe o anjo: Descerá 
sobre ti o Espírito Santo, e o poder do Altíssimo te 
envolverá com a sua sombra; por isso, também o 
ente santo que há de nascer será chamado Filho de 
Deus” (Lucas 1:35).

Por fim, vamos analisar Hebreus 7:26, que 
diz: “​Com efeito, nos convinha um sumo sacerdote 
como este, santo, inculpável, sem mácula, separa-
do dos pecadores e feito mais alto do que os céus”.

Aqui são mencionadas três qualidades pesso-
ais de Cristo, como nosso Sumo Sacerdote per-
feito. Essas características estão interligadas en-
tre si: santo, inculpável e sem mácula. A primeira 
qualidade se refere à santidade pessoal, que sig-
nifica cumprir perfeitamente toda a vontade de 
Deus. O caráter de tal pessoa não pode ser acu-
sado de erro ou de impunidade. As outras duas 
qualidades se referem ao impacto do caráter de 
Cristo sobre as outras pessoas. Ninguém pode 
acusá-lO de apostasia moral ou de corrupção. A 
palavra inculpável (akakos) significa “inocente” 
no sentido de não ter dolo, ao passo que a pa-
lavra sem mácula (amiantos) significa “inconta-
minado”. 

“As três palavras se combinam entre si para 
oferecer um quadro completo da pureza de nosso 
Sumo Sacerdote. Ele não apenas é inerentemente 
puro, como também permanece puro em todos 
os Seus contatos com homens pecaminosos.”16

Carne de pecado
Por último, vamos estudar algumas passa-

gens citadas pelos defensores do pensamento 
pós-lapsariano em seu intuito de defender essa 
posição. Um texto bíblico muito citado para isso 
é Romanos 8:3, ​“Porquanto o que fora impossível 
à lei, no que estava enferma pela carne, isso fez 
Deus enviando o seu próprio Filho em semelhança 
de carne pecaminosa e no tocante ao pecado; e, 
com efeito, condenou Deus, na carne, o pecado”. A 
expressão “carne pecaminosa” pode se referir às 
nossas tendências pecaminosas?

ENAR 2019 - Conhecendo a Divindade  |  Apostila de Estudos

-  34  -



Paulo está falando aqui da aparência humana 
que Cristo herdou de nós quando Se fez homem. 
O apóstolo fala da forma visível, ou seja, que Ele 
tinha um corpo real e tangível semelhante ao 
nosso. Em Colossenses 1:22, o apóstolo fala que 
Ele “vos reconciliou no corpo da Sua carne [de 
Cristo], mediante a Sua morte”. Sobre este versí-
culo, Dale Moody esclarece:

“A carne do pecado significa que o Filho de 
Deus veio para habitar na mesma carne fraca em 
que o pecado veio habitar. O Filho derrotou o 
pecado em seu covil! Isso não significa que a car-
ne de Jesus era pecadora, como poderiam ser in-
terpretadas certas traduções [...] Isto contradiria 
o que Paulo disse a respeito da impecabilidade de 
Jesus (2 Coríntios 5:21).”17

Paulo está dizendo que Cristo assumiu nos-
sa condição humana e não as nossas tendências 
para pecar. Na introdução à epístola aos Roma-
nos, Paulo faz referência a esse fato, dizendo: 
“Com respeito a Seu Filho, o qual, segundo a car-
ne, veio da descendência de Davi” (Romanos 1:3). 
Nem sempre a palavra grega sarkós, traduzida 
aqui por “carne”, tem o sentido de “tendências 
pecaminosas”. Conforme o contexto, ela pode 
significar carne no sentido literal (Lucas 24:39), 
corpo (Marcos 10:8; Atos 2:26) ou mesmo pessoa 
(Marcos 10:8; Lucas 3:6). No caso de Romanos 
1:3, segundo o Léxico do NT Grego/Português de 
Gingrich e Danker (São Paulo: Vida Nova, 1984), 
o sentido é de “descendência terrena”. Por isso, 
a Nova Tradução na Linguagem de Hoje verteu 
essa passagem da seguinte forma: “Ela fala a res-
peito do Filho de Deus, o nosso Senhor Jesus Cris-
to, o qual, como ser humano, foi descendente do 
rei Davi”.

Por fim, vamos analisar Hebreus 2:14 e 17:
“Visto, pois, que os filhos têm participação co-

mum de carne e sangue, destes também Ele [Cris-
to], igualmente, participou, para que, por Sua 
morte, destruísse aquele que tem o poder da mor-
te, a saber, o diabo, [...] Por isso mesmo, convinha 
que, em todas as coisas, Se tornasse semelhante 
aos irmãos, para ser misericordioso e fiel sumo sa-
cerdote nas coisas referentes a Deus e para fazer 
propiciação pelos pecados do povo.”

O autor dessa passagem parece defender que 
Cristo Se tornou semelhante aos demais homens 
na participação comum da carne e do sangue, 
o que sugere uma condição pós-lapsariana, ou 
seja, que Cristo tinha tendências pecaminosas. 
Comentando sobre a necessidade de Cristo ter 

Se tornado homem, A. M. Stibbs escreveu:
“Cristo pode (versículos 17 e 18) socorrê-los 

[a seus irmãos] plenamente desse modo, somen-
te se entrasse de modo completo, na qualidade 
de homem autêntico, em sua experiência ou 
provação humano. O que necessitavam eram de 
alguém que pudesse corrigir suas relações com 
Deus (versículo 17) e ajudá-los a triunfar sobre 
as contínuas tentações da vida (versículo 18).”17

Para ajudar o pecador, Jesus precisou Se tor-
nar semelhante a ele. Donald A. Hagner expli-
ca que isso não se deve tomar no sentido literal, 
porque Jesus nunca pecou. No capítulo 4:15, o 
autor de Hebreus explica o que queria diz que 
Cristo é semelhante a nós: “​Porque não temos 
sumo sacerdote que não possa compadecer-se das 
nossas fraquezas; antes, foi Ele tentado em todas 
as coisas, à nossa semelhança, mas sem pecado”.18

______________________________________________________________

Referências

1 CULLMANN, Oscar. Cristologia do Novo Testamento. São Paulo: Hagnos, 
2008, p. 21.
2 BAILLIE, Donald M. Deus estava em Cristo – ensaio sobre a encarnação e a 
expiação. Rio de Janeiro: JUERP, 1983.
3 OLIVEIRA, Kelson Mota T. Cristologia: a Pessoa e a Obra de Nosso 
Senhor Jesus Cristo. Parte IV — A Humanidade de Jesus. Sola Scripturas. 
Disponível em: http://solascriptura-tt.org/Cristologia/Cristologia-
HumanidadeJesus-Kelson.htm Acesso em: 10 jul 2016.
4 GUTHRIE, Donald. Hebreus – introdução e comentário. São Paulo: Vida 
Nova e Mundo Cristão, 1991, p.116.
5 WHITE, Ellen G. O grande conflito, p. 493.
6 WHITE, Ellen G. Parábolas de Jesus, pp. 560 e 561.
7 WHITE, Ellen G. Mensagens escolhidas, vol. 1, p. 344.
8 WHITE, Ellen G. Testemunhos seletos, vol. 1, p. 220.
9 WHITE, Ellen. The Signs of the Times, 2 de agosto de 1905.
10 WHITE, Ellen. The Review and Herald, 5 de julho de 1887.
11 WHITE, Ellen G. Mensagens escolhidas, vol. 1, p. 253.
12 WHITE, Ellen G. Para conhecê-lO, p. 265.
13 Ibidem, p. 136.
14 MUELLER, Ênio R. I Pedro – introdução e comentário. São Paulo: Vida 
Nova a Mundo Cristão, 1991, p. 166.
15 STOTT, John R. W. I, II, e III João – introdução e comentário. São Paulo: 
Vida Nova e Mundo Cristão, 1991, p. 106.
16 GUTHRIE, Donald. Ibidem, p. 158.
17 ALLEN Clifton J. (Ed. Geral). Comentário bíblico Broadman: Novo 
Testamento, volume 10, p. 252.
18 DAIVISON, F. (Ed.) O novo comentário da Bíblia. São Paulo: Vida Nova, 
1997, p. 1553.

“E o Verbo Se fez carne”

-  35  -



7

Entre os membros da divindade, com certeza o menos conhecido, estudado e pesquisado 
é o Espírito Santo. Isso aconteceu com a igreja cristã ao longo da sua história. Há mais de 
um século, Ellen G. White levantou esse questionamento: 

“Por que não temos fome nem sede do dom do Espírito, visto como é este o meio pelo 
qual haveremos de receber poder? Por que não falamos sobre Ele, não oramos por Ele e não pre-
gamos a Seu respeito?”1

Depois de todo esse tempo, a situação continua a mesma. Pouco se fala do Espírito Santo na 
igreja atual. Você sabe qual é o resultado dessa falha? A própria Mensageira do Senhor responde, 
com outra pergunta: “Por que, então, se acha a igreja tão fraca e abatida?”2 O fato de se conhecer 
tão pouco sobre o Espírito Santo explica por que vemos tão pouco do Seu poder entre nós.

Além de ser fonte de fragilidade espiritual, a falta de conhecimento acerca da pessoa do Espíri-
to Santo e Sua obra deixa aberta uma porta para a entrada de heresias entre o povo de Deus. Por 
quê? Imagine se alguém se levantasse na Escola Sabatina para questionar a doutrina do sábado. 
É possível que até as crianças apresentassem algum texto bíblico em defesa dessa doutrina. Isso 
acontece porque a doutrina do sábado é bem conhecida entre nós. Agora, quando o assunto é 
menos conhecido e estudado, temos um ponto frágil do muro doutrinário da igreja que pode 
se tornar um alvo mais fácil para ataques do inimigo. Por desconhecer o tema, a pessoa é pega 
de surpresa, e dúvidas podem surgir. Contudo, chegou o tempo para corrigirmos essa falha. Ao 
fazer isso, além de protegermos os crentes do erro doutrinário, levaremos os cristãos a uma expe-
riência mais profunda com a divindade, elevando nossa vida cristã a outra dimensão.

O debate sobre o Espírito Santo
Ao longo da história do cristianismo, a pessoa de Jesus Cristo esteve presente nos grandes de-

bates teológicos. O Espírito Santo ocupou uma posição secundária nesses confrontos. A primeira 
grande heresia quanto à obra da terceira pessoa da divindade, foi liderada por Montano, líder 
da igreja Frígia, província da Ásia Menor, atual Turquia. Ele viveu na segunda metade do século 
segundo, e angariou um grupo de simpatizantes que viviam em comunidades. Eles rejeitavam 
a autoridade dos bispos porque alegavam ser dirigidos pelo Espírito Santo. Seus cultos eram 
marcados pelo frenesi e o êxtase. Apesar da perseguição que sofreram pelas forças do império 
romano, o movimento permaneceu até o século sétimo.

O Espírito Santo
A doutrina sobre o Espírito Santo 
é um dos pontos teológicos mais 
negligenciados pelos cristãos

-  36  -



Durante as discussões cristológicas do con-
cílio de Niceia, no quarto século, o tema do 
Espírito Santo foi deixado de lado. O Credo 
de Niceia, votado no encontro, definiu o que 
a igreja pensava sobre a pessoa de Cristo, mas 
terminava de forma simples, dizendo apenas: 
“Cremos no Espírito Santo.”3 

O assunto foi discutido apenas cinquenta 
anos depois, no Concílio de Constantinopla, 
em 381 d.C. Por isso, o credo resultante passou 
a ser conhecido como Credo Niceno-Constan-
tinoplano. Observe que o tema da Trindade 
não foi discutido em Niceia. A preocupação 
era outra.

Depois desse tempo, apenas no século 20 é 
que o Espírito Santo vai ficar mais uma vez de-
baixo dos holofotes. Foi quando nasceu o movi-
mento pentecostal moderno, com sua ênfase no 
batismo do Espírito Santo e o falar em línguas.

No meio adventista sempre se falou da Chu-
va Serôdia e do batismo com o Espírito Santo. 
Contundo, como vimos na introdução, pouca 
atenção foi dada tanto à pessoa quanto à obra 
do Espírito de Deus. Na década de 1980, leigos 
adventistas começaram a questionar a doutrina 
da Triunidade ensinada pela igreja. O foco de 
seus ataques se concentrou na terceira pessoa 
da divindade. Esse debate encontrou eco em 
nosso país na década seguinte e, desde então, 
pequenos grupos têm atacado nosso ensino so-
bre a pessoa do Espírito Santo.

Esses grupos dissidentes têm como centro de 
sua pregação atacar a doutrina bíblica da Triu-
nidade. Entretanto, concentram sua atenção no 
Espírito Santo porque é o tema sobre o qual os 
crentes menos têm conhecimento. Se eles ten-
tarem atacar abertamente a divindade do Filho, 
serão rejeitados imediatamente, por isso prefe-
rem questionar pontos menos conhecidos.

Em todo esse debate, em nenhum momento 
a divindade do Espírito Santo tem sido questio-
nada. Afinal, Ele é o Espírito Santo de Deus. As 
principais questões do debate sobre esse assunto 
podem ser resumidas a dois pontos específicos: 
O Espírito Santo é um ser pessoal? Se sim, a Bí-
blia afirma que Ele é um ser distinto do Pai e do 
Filho? Se dermos uma clara resposta bíblica a 
esses dois pontos, o problema estará resolvido.

Ele é um ser pessoal?
Em primeiro lugar, precisamos entender se 

as Escrituras ensinam que o Espírito Santo é um 
ser pessoal. Os adventistas unicistas dizem que 
Ele é o Espírito do Pai ou do Filho e que não 

é uma pessoa. Quando são apresentados versí-
culos bíblicos que demonstram características 
pessoais relacionadas com Ele, costuma-se ale-
gar que são personificações. Portanto, não deve-
riam ser considerados como literais, mas apenas 
como recursos literários. Eles tentam desperso-
nalizar o Espírito Santo com este argumento:

Existem casos em que elementos imateriais 
são personificados nas Escrituras. Está escrito 
que “​O amor é paciente, é benigno; o amor não 
arde em ciúmes, não se ufana, não se ensoberbe-
ce” (1 Coríntios 13:4). Se tomado ao pé da letra, 
esse versículo ensina que o amor é uma pessoa. 
Se não tivermos esse cuidado, podemos afir-
mar que anjos ou os demais membros da di-
vindade também não são seres pessoais. Como 
podemos saber se uma passagem está descre-
vendo algo ou alguém usando uma figura de 
linguagem no lugar de um ser real?

A Wikipédia explica que 
“Personificação pode ser descrita como uma 

figura de linguagem em que um objeto inani-
mado é personificado, ao atribuir característi-
cas humanas e qualidades para isso. Em outras 
palavras, sempre que as emoções, desejos, sen-
sações, gestos físicos e de fala são apresentados 
no contexto de coisas não-vivas, a personifica-
ção é dito ter ocorrido.”4

O contexto onde ocorre a referência vai de-
finir se ela se trata de personificação ou de um 
ser pessoal. Louis Berkhof lembra que perso-
nificações “são raras nos escritos em prosa do 
Novo Testamento, e podem ser reconhecidas 
com facilidade”.5 

Jesus não tratou do Espírito Santo como 
uma personificação quando chamou ao Espí-
rito Santo de “outro Consolador”. Ele não disse 
consolo ou consolação, mas Consolador, uma 
pessoa e não uma personificação.

A Bíblia ensina que o Espírito Santo tem 
vontade própria. Esta capacidade de escolher 
Ele manifesta quando dá a cada membro do 
corpo de Cristo dons espirituais: “Mas um só e 
o mesmo Espírito realiza todas estas coisas, dis-
tribuindo-as, como Lhe apraz, a cada um, indi-
vidualmente” (1 Coríntios 12:11). Em Romanos 
8:26 e 27 está escrito: “E da mesma maneira 
também o Espírito ajuda as nossas fraquezas; 
porque não sabemos o que havemos de pedir 
como convém, mas o mesmo Espírito intercede 
por nós com gemidos inexprimíveis. E aquele que 
examina os corações sabe qual é a intenção do 
Espírito; e é Ele que segundo Deus intercede pelos 
santos” (Almeida, Revista e Corrigida, 1995). 

O Espírito Santo

-  37  -



Podemos aprender três verdades sobre a 
pessoa do Espírito Santo neste versículo. Pri-
meiro, Paulo diz que o Espírito tem intenção, 
ou seja, capacidade de planejar e decidir. De-
pois, o escritor ensina que Ele intercede pelos 
santos com “gemidos inexprimíveis” (versículo 
26). Segundo a Chave linguística,6 a expressão 
original significa “suspiros que substituem pala-
vras”. Por fim, aprendemos neste texto que, tal 
como o Filho, o Espírito Santo intercede por 
nós. A diferença é que Cristo faz isso no Santu-
ário Celestial, enquanto o Espírito faz essa obra 
no coração do crente.

O Espírito sofre quando nos envolvemos 
com o pecado, por isso o apóstolo Paulo apela: 
“E não entristeçais o Espírito de Deus” (Efésios 
4:30). As Escrituras ensinam também que Ele 
nos ama: “Rogo-vos, pois, irmãos, por nosso Se-
nhor Jesus Cristo e também pelo amor do Espí-
rito, que luteis juntamente comigo nas orações 
a Deus a meu favor” (Romanos 15:30). Apenas 
um ser pessoal pode cultivar tal sentimento. 
Essa passagem é em essência trinitariana, pois 
nela o apóstolo cita Cristo e o Pai, além do Es-
pírito Santo. Por nos amar, o Espírito deseja ter 
comunhão conosco: “Se por estarmos em Cristo, 
nós temos alguma motivação, alguma exortação 
de amor, alguma comunhão no Espírito, alguma 
profunda afeição e compaixão” (Filipenses 2:1, 
Nova Versão Internacional).

Podemos perceber Sua personalidade por 
Suas obras em favor da humanidade. Ele ensi-
naria os discípulos em todas as coisas e os fa-
ria lembrar tudo o que Jesus havia dito (João 
14:26). Ele testemunharia de Cristo (João 15:26) 
e O glorificaria (João 16:14). Todas essas ações 
indicam capacidade de avaliar, pensar e decidir.

Existem outras evidências que indicam que 
o Espírito Santo é um ser pessoal. As Escritu-
ras afirmam que Ele possui atributos divinos. 
O Espírito Santo é onisciente. Ele conhece to-
dos os mistérios de Deus, até os mais íntimos: ​ 
“Mas Deus no-lo revelou pelo Espírito; porque 
o Espírito a todas as coisas perscruta, até mes-
mo as profundezas de Deus. ​Porque qual dos 
homens sabe as coisas do homem, senão o seu 
próprio espírito, que nele está? Assim, também 
as coisas de Deus, ninguém as conhece, senão 
o Espírito de Deus” (1 Coríntios 2:10 e 11). 
No versículo 12, Paulo diz que “o Espírito [foi] 
mandado por Deus” (Nova Tradução na Lin-
guagem de Hoje), remetendo os seus leitores 
para a promessa feita por Cristo: “o Consolador, 
o Espírito Santo, a quem o Pai enviará em Meu 

nome” (João 14:26). O Espírito Santo conhece 
a Deus, mas é distinto dEle, uma vez que foi 
enviado por Ele. Podemos fazer um paralelo 
com Cristo, que também conhece a Deus (João 
7:29) e foi enviado por Ele (João 4:34). Se não 
confundimos a pessoa do Pai com a do Filho, 
como podemos fazer isso com a do Espírito 
Santo? Tanto o Pai (Daniel 2:20-22) e o Filho 
(João 16:30; João 21:17; Colossenses 2:3), que 
também são oniscientes, assim o Espírito San-
to sabe todas as coisas.

Sobre este versículo, Ellen G. White tece o 
seguinte comentário: 

“O Espírito Santo tem personalidade, do 
contrário não poderia testificar ao nosso espí-
rito e com nosso espírito que somos filhos de 
Deus. Deve ser também uma pessoa divina, do 
contrário não poderia perscrutar os segredos 
que jazem ocultos na mente de Deus. ‘Por que 
qual dos homens sabe as coisas do homem, se-
não o espírito do homem, que nele está? Assim 
também ninguém sabe as coisas de Deus, se-
não o Espírito de Deus’ (1 Coríntios 2:11).”7

Existem outros atributos compartilhados pe-
los membros da divindade. Em primeiro lugar, 
podemos citar a onipresença. O salmista afirma 
que não podemos encontrar um lugar onde o 
Espírito Santo não esteja: “​Para onde me ausen-
tarei do Teu Espírito? Para onde fugirei da Tua 
face?” (Salmos 139:7). O Céu não pode conter a 
Deus (2 Crônicas 2:6), e Cristo também está em 
todos os lugares (Efésios 4:10; Mateus 18:20).

As Escrituras nos ensinam que Deus pode 
todas as coisas. Esse atributo é conhecido 
como onipotência. Nenhum dos propósitos 
dEle pode ser impedido: “​Bem sei que tudo po-
des, e nenhum dos Teus planos pode ser frustra-
do” (Jó 42:2). Ao longo da Bíblia, é repetida a 
verdade de que “nada é impossível para Deus” 
(veja Mateus 19:26; Lucas 1:37; Lucas 18:28). 
Assim como Deus pode todas as coisas (Deu-
teronômio 3:24; Isaías 10:26), o Filho (Filipen-
ses 3:21) e o Espírito (Romanos 15:13; Salmos 
104:30; Salmos 139) também podem. 

Por fim, apenas Deus é eterno. Esse atributo é 
compartilhado pelo Pai (Salmos 90:1 e 2), o Fi-
lho (João 1:1) e o Espírito Santo (Hebreus 9:14).

Outra prova da personalidade do Espírito 
Santo é o uso do pronome pessoal para se re-
ferir a Ele. Existem três formas de usar o pro-
nome demonstrativo em grego: ekeinos (ele) 
ekeine (ela) e ekeino (neutro, em geral, usado 
para coisas). Jesus Se refere ao Espírito Santo 
como ekeinos, porque O reconhecia como um 

ENAR 2019 - Conhecendo a Divindade  |  Apostila de Estudos

-  38  -



ser pessoal. Cristo referiu-Se ao Consolador 
desta forma: “Quando Ele [ekeinos] vier” (João 
16:8); “Ele [ekeinos] vos guiará” (versículo 13); 
“Ele [ekeinos] Me glorificará” (versículo 14).

O próprio Espírito Santo usa o pronome 
pessoal para Se referir a Si mesmo: “Enquan-
to meditava Pedro acerca da visão, disse-lhe o 
Espírito: Estão aí dois homens que te procuram; ​
levanta-te, pois, desce e vai com eles, nada du-
vidando; porque Eu [ego, em grego] os enviei” 
(Atos 10:19 e 20). No chamando de Paulo e 
Barnabé acontece a mesma coisa: “​E, servindo 
eles ao Senhor e jejuando, disse o Espírito San-
to: “Separai-Me, agora, Barnabé e Saulo para a 
obra a que os tenho chamado” (Atos 13:2). “Se-
parem para Mim”, preferiu verter a Nova Tra-
dução na Linguagem de Hoje. O Espírito afir-
ma que a igreja deveria separar para Ele os dois 
missionários que havia escolhido.

A origem da confusão
Todo o debate sobre a natureza de Cristo tem 

origem na confusão que se faz entre as Suas duas 
naturezas. Textos que se referem à Sua natureza 
humana são usados para negar Sua divindade. 
Se o estudante da Bíblia mantivesse diante de 
si esse contexto, todo o debate seria resolvido. 
Com respeito à natureza do Espírito Santo, tam-
bém não é diferente. Só que a confusão que se 
costuma fazer está em não se perceber a dife-
rença entre a dádiva e o Doador Divino. Quan-
do notamos essa diferenciação, resolvemos o 
mal-entendido que se faz na interpretação de 
muitas passagens bíblicas que aparentemente 
negam a personalidade do Espírito Santo.

Segundo Winkie A. Prantney,8 existe um 
grupo de textos bíblicos que fala da obra do 
Espírito Santo, enquanto outro fala da própria 
pessoa. A distinção não aparece no texto que 
o estudante tem em português, mas apenas no 
original grego. Quando a expressão grega pneu-
ma hagion (Espírito Santo) não é acompanha-
da do artigo definido grego ho (em português 
“o”), deveria ser sempre traduzido no sentido 
de “atitude divina”, “dádiva”, “poder” ou “força 
de Deus”. Essa forma é usada 52 vezes no NT 
e deve ser aplicado à dádiva e não ao doador.

Existe uma segunda forma usada no texto 
original em grego. Quando o texto grego usa o 
artigo definido que em português corresponde 
ao nosso “o”, sempre fala sobre a pessoa divina 
em si. Nesse caso o artigo aparece duas vezes: 
uma diante da palavra grega pneuma e outra 
diante da palavra hagion. Assim, uma tradução 

literal da expressão to pneuma to hagion seria 
“o Espírito, o Santo”. Neste caso, o texto bíblico 
estaria falando do Doador.

O uso de dois artigos quando o texto bíblico 
se refere ao Espírito Santo é o argumento defi-
nitivo para provar a personalidade do Espírito 
Santo. Veja as referências a Ele nos textos abaixo:

“Mas quem falar contra o Espírito Santo 
[tou pneumatos tou hágion, ou seja, o Espírito, 
o Santo] não será perdoado” (Mateus 12:32).

“Mas o Conselheiro, o Espírito Santo [to 
pneuma to hágion, ou seja, o Espírito, o Santo], 
que o Pai enviará em Meu nome” (João 14:26).

“Enquanto adoravam o Senhor e jejuavam, 
disse o Espírito Santo [to pneuma to hágion, ou 
seja, o Espírito, o Santo]” (Atos 13:2).

A Bíblia pode se referir a Ele chamando-o 
apenas “o Espírito” [to pneuma] (como em 
Atos 8:29; Atos 10:19), ou simplesmente, “o 
Santo” [tou hágiou] (1 João 2:20). Em ambos os 
casos, o texto bíblico está tratando o Espírito 
Santo como um ser pessoal.

A distinção entre a dádiva e o doador pode 
ser percebida em Atos 2:4, onde se lê: “Todos 
ficaram cheios do Espírito Santo [dádiva] e co-
meçaram a falar noutras línguas, conforme o 
Espírito [Doador] os capacitava.” 

Ele é um ser distinto do Pai e do Filho
Essas são apenas algumas evidências bíbli-

cas de que o Espírito Santo é um ser pessoal. 
Agora, os dissidentes podem dizer que isso é 
legítimo porque Ele é o Espírito do Pai e do Fi-
lho. Será que as Escrituras ensinam que Ele é 
distinto das demais pessoas da divindade?

Os grupos dissidentes afirmam que o Espí-
rito Santo é o Espírito do Pai e o Espírito do 
Filho. Será que existem dois “Espíritos Santos” 
então? Segundo o apóstolo, não: “há um só cor-
po e um só Espírito, como também fostes cha-
mados em uma só esperança da vossa vocação” 
(Efésios 4:4). Lembrando que o contexto desta 
passagem é trinitariano, pois no versículo 5 
Paula ensina que há “um só Senhor” (expres-
são usada para se referir ao Filho) e no versí-
culo 6 fala do Pai, como sendo “um só Deus”. 

As Escrituras ensinam claramente que o 
Espírito Santo é um ser distinto do Filho. Em 
Mateus 12:32, Jesus ensina essa verdade: “E, se 
qualquer disser alguma palavra contra o Filho 
do Homem, ser-lhe-á perdoado, mas, se alguém 
falar contra o Espírito Santo, não lhe será per-
doado, nem neste século nem no futuro.” Pecar 
contra o Filho não é a mesma coisa que pecar 

O Espírito Santo

-  39  -



contra o Espírito Santo; por isso, os dois não 
são a mesma pessoa.

Jesus prometeu que, quando voltasse ao Pai, 
enviaria o Espírito Santo: “E Eu [Cristo] rogarei 
ao Pai, e Ele vos dará outro Consolador [o Espí-
rito Santo, segundo o versículo 16], para que fi-
que convosco para sempre” (João 14:16). A pala-
vra grega para “outro” usada nessas passagens, 
tem o sentido de algo que é da mesma natureza, 
mas diferente, distinto (veja como a palavra é 
usada em 1 Coríntios 9:27 e Mateus 13:5).

Jesus disse: “Convém-vos que eu vá, porque, 
se Eu não for, o Consolador não virá para vós 
outros; se, porém, Eu for, Eu vo-lO enviarei” 
(João 16:7 e 8). A vinda do Espírito Santo esta-
va condicionada à ida de Cristo ao Céu. Se um 
não fosse, o outro não viria. Eles não podem 
ser a mesma pessoa, da mesma forma que a 
pessoa que vai não é a mesma que vem.

O Espírito Santo também é um ser distin-
to do Pai. Podemos notar isso no batismo de 
Cristo. O relato bíblico diz que “batizado Jesus, 
saiu logo da água, e eis que Se lhe abriram os 
céus, e viu o Espírito de Deus descendo como 
pomba, vindo sobre Ele. ​E eis uma voz dos céus, 
que dizia: Este é o Meu Filho amado, em quem 
Me comprazo” (Mateus 3:16 e 17). “O Espírito 
Santo desceu sobre Ele [Cristo] em forma cor-
pórea como pomba; e ouviu-se uma voz do céu: 
Tu és o Meu Filho amado, em Ti me comprazo” 
(Lucas 3:22). Em ambos os relatos, o Pai está 
no Céu e declara a filiação divina de Jesus, que 
está sendo batizado, e o Espírito Santo Se ma-
nifesta na forma de uma pomba.

Outra prova de que as três pessoas da divin-
dade são seres pessoais distintos, encontra-se 
em Hebreus 10:28-31: “Quem desobedece à lei 
de Moisés é condenado sem dó à morte, se for 
julgado culpado depois de ouvido o testemunho 
de duas pessoas, pelo menos. Então, o que será 
que vai acontecer com os que desprezam o Filho 
de Deus e consideram como coisa sem valor o 
sangue da aliança de Deus, que os purificou? E 
o que acontecerá com quem insulta o Espírito 
do Deus, que o ama? Imaginem como será pior 
ainda o castigo que essa pessoa vai merecer! Pois 
sabemos quem foi que disse: ‘Eu Me vingarei, Eu 
acertarei contas com eles.’ E quem também disse: 
‘O Senhor julgará o Seu povo.’ Que coisa terrível 
é cair nas mãos do Deus vivo.” 

O argumento do escritor é claro. Ele lembra 
que no tempo do AT era preciso a palavra de 
duas ou três testemunhas para alguém ser con-
denado. Então, em seguida, aplica esse princí-

pio à experiência cristã, ao falar da condição 
daqueles que vivem em pecado. Ele cita a pala-
vra de três testemunhas que podem nos conde-
nar: o Filho de Deus, depois o Espírito de Deus 
(que é distinto do Filho de Deus), e por fim o 
Deus vivo, usado para se referir ao Pai. Pela pa-
lavra dessas três testemunhas celestes, o cristão 
rebelde é condenado. Segundo essa passagem, 
esses três seres são pessoas distintas.

Se o Espírito Santo é um ser pessoal e distin-
to dentro da triunidade divina, por que então, 
em algumas passagens, Ele é chamado de Espí-
rito do Pai (Mateus 10:20) ou Espírito do Filho 
(Gálatas 4:6)? O problema começa com o nosso 
conceito de personalidade, que é totalmente es-
tranho aos escritores bíblicos. Quando falamos 
em pessoa, pensamos em personalidades dis-
tintas e separadas. No pensamento semítico,9 as 
pessoas não são assim tão separadas e distintas. 
Para os povos do mundo antigo, cada homem 
vive em seus filhos ao ponto de serem chamados 
pelo seu nome. Israel não é só o nome do pa-
triarca, mas é também da nação que surgiu dos 
seus descendentes e que passaram a ser conhe-
cidos pelo seu nome. No pensamento bíblico, 
um homem pode receber um pouco do espírito 
de outro homem e assim tornar-se, de certa for-
ma, o outro. Ao longo da história, alguém pode 
reaparecer como outra pessoa, que, mesmo não 
sendo idêntica, de certo modo se identifica com 
ela. Podemos citar como exemplo o profeta 
Elias. Em certo sentido, Eliseu foi uma conti-
nuação do ministério do seu mentor. Ele pediu 
para receber uma porção dobrada do seu espí-
rito (2 Reis 2:9). Ele estava fazendo referência à 
lei da primogenitura. Receber a porção dobrada 
significa que ele era o herdeiro legítimo do pro-
feta e poderia ser considerado seu sucessor. Por 
isso, a Bíblia diz que “o espírito de Elias repousa 
sobre Eliseu” (vers. 15). A mesma coisa vai acon-
tecer com João Batista, séculos depois. Por fazer 
uma obra muito semelhante à do profeta Elias, 
o anjo Gabriel disse: “E irá adiante do Senhor no 
espírito e poder de Elias” (Lucas 1:17).10 Chamar 
o Espírito Santo de Espírito do Filho ou Espírito 
do Pai, a Bíblia não está negando Sua identida-
de, mas apenas afirmando que Ele continuaria 
a obra dos demais membros da divindade em 
favor da salvação da humanidade.

Considerações finais
Existem outros pontos que podem ser trazi-

dos à tona para aprofundarmos a discussão so-
bre a pessoa do Espírito Santo. Contudo, aquilo 

ENAR 2019 - Conhecendo a Divindade  |  Apostila de Estudos

-  40  -



que apresentamos até aqui solucionam os dois 
pontos principais desta polêmica. Vemos que, 
segundo a Bíblia, o Espírito de Deus é tanto 
um ser pessoal como distinto do Pai e do Filho. 
Entretanto, não queremos dizer com isso que 
existem três deuses. A Bíblia é clara em dizer 
que existe apenas um Deus verdadeiro. Esse é 
o Deus revelado pela Palavra de Deus. Tentar 
fugir daquilo que está escrito é correr o risco 
de cometer um erro que pode comprometer a 
nossa salvação. Para evitar isso é que o Espírito 
Santo foi enviado à Terra. Segundo as Escritu-
ras, Ele é “o Espírito da Verdade”; por isso, “Ele 
vos guiará a toda a verdade” (João 16:13).

______________________________________________________________
Referências
1 WHITE, Ellen G. Testemunhos seletos, vol. 3, p. 212.
2 Ibidem, p. 213.
3 Bettenson, Henry S. Documentos da igreja cristã. São Paulo: ASTE, 1967, 
p 55.
4 http://pt.wikipedia.org/wiki/Personifica%C3%A7%C3%A3o Acesso em: 
04/03/2019.
5 BERKHOF, Louis. Teologia sistemática. Campinas, SP: Luz para o caminho, 
1990, p. 97.
6 RIENECKER, Fritz e ROGERS, Cleon. Chave linguística do Novo Testamento 
Grego. São Paulo: Vida Nova, 1995, p. 271.
7 WHITE, Ellen G. Evangelismo, p. 617.
8 PRATNEY, Winkie A. A natureza e o caráter de Deus. São Paulo: Vida, 
2004, pp. 494 e 495.
9 Relativo ou pertencente aos semitas. Relativo ao ramo da família camito-
semítica de línguas, que se estende do Noroeste da África até o Sudoeste 
da Ásia [Inclui o hebraico, o aramaico, o assírio, o árabe, o maltês, o 
amárico, o tigrínia, e algumas línguas antigas e já extintas, como o acádio, 
o amorita, o fenício, o moabita).
10 RICHARDSON, Alan. Introdução à Teologia do Novo Testamento. São 
Paulo: ASTE, 1961, pp. 105, 106.

Anotações para estudo:

O Espírito Santo

-  41  -



8

Dons espirituais são um tema negligenciado pelas igrejas cristãs em geral, para o preju-
ízo da saúde espiritual das comunidades religiosas. Nesse capítulo vamos entender o 
que são os dons e conheceremos aqueles que são citados no texto bíblico. Finalmente, 
mostraremos como você pode descobrir o(s) seu(s) dom(ns). Esse tema poderá mudar 

a sua forma de viver a vida cristã. Que Deus abençoe a todos neste estudo!

O que são dons espirituais? 

•	 “Certas capacidades, concedidas pela graça e poder de Deus, que habilitam pessoas para ser-
viços específicos e correspondentes.”

•	 “A capacidade que qualifica uma pessoa para um ministério.”

Essas são definições publicadas por John Stott. Outra definição, dada por um estudioso, sobre 
o fenômeno de crescimento da igreja, é a seguinte:

•	 “É uma habilidade especial que o Espírito Santo dá a cada membro do Corpo de Cristo – de 
acordo com a graça de Deus – para ser usada na edificação da Igreja.”2

Para Ellen G. White, o dom espiritual é “uma capacitação para o serviço de Deus.”3

Para entendermos melhor o que é um dom espiritual, precisamos identificar suas principais 
características:

1. É dado a todos os crentes: “Todas essas coisas, porém, são realizadas pelo mesmo e único Espíri-
to, e Ele as distribui individualmente, a cada um, como quer” (1 Coríntios 12:7).

2. É dado conforme a vontade de Deus: “Todas essas coisas, porém, são realizadas pelo mesmo e 
único Espírito, e Ele as distribui individualmente, a cada um, como quer” (1 Coríntios 12:7). “Deus 
também deu testemunho dela [da salvação] por meio de sinais, maravilhas, diversos milagres e dons 
do Espírito Santo distribuídos de acordo com a Sua vontade.” (Hebreus 2:4) Isso significa que não 

Os dons do
Espírito Santo

“A maior causa de nossa fraqueza 
espiritual como povo é a falta de fé real 
nos dons espirituais.” — Ellen G. White.1

-  42  -



somos nós que escolhemos os dons que quere-
mos ter ou manifestar, mas é um ato da sobera-
nia de Deus na nossa vida. Ele dá a quem quer, 
quando quer, como quer e na porção que quer.

3. Tem como objetivo servir os outros: “Cada 
um exerça o dom que recebeu para servir os 
outros, administrando fielmente a graça de 
Deus em suas múltiplas formas” (1 Pedro 4:10). 
Uma das maneiras de se conhecer essa graça 
de Deus é o uso abnegado dos dons com que 
fomos capacitados pelo Senhor para servirmos 
ao próximo.

4. Estão distribuídos de forma única em cada 
crente. “São todos apóstolos? São todos profe-
tas? São todos mestres? Têm todos o dom de 
realizar milagres? Têm todos dons de curar? Fa-
lam todos em línguas? Todos interpretam?” (1 
Coríntios 12:29 e 30). A resposta natural a essas 
perguntas é não. Cada pessoa tem uma combi-
nação única de dons espirituais dada por Deus.

5. Existe diferença entre dons e funções uni-
versais dos cristãos. Existem dons que podem 
ser confundidos com atividades que todos os 
crentes devem executar. Por exemplo, o após-
tolo Pedro fala da hospitalidade do ponto de 
vista dos dons espirituais (1 Pedro 4:9-11). Por 
sua vez, existe o mandamento bíblico de ser-
mos hospitaleiros (Hebreus 13:2). É claro que, 
quem tem o dom, vai exercer essa função com 
mais eficiência, mas nós, como cristãos, deve-
mos obedecer à ordem bíblica.

6. Existe diferença entre dom espiritual e ha-
bilidade natural. É preciso fazer uma distin-

ção entre dom espiritual e habilidade natural, 
também chamada de talento inato. Enquanto o 
dom é dado quando nos convertemos, o talen-
to é recebido por ocasião do nascimento. Nos-
sos dons devem ser usados para a expansão do 
reino de Deus, enquanto nossas habilidades 
natas são úteis para o nosso sustento e satis-
fação. Cantar é dom ou talento? Veja o quadro 
abaixo para entender as diferenças fundamen-
tais entre um e outro:
Dons de ofício ou de apoio 

Os dons conhecidos e descritos na Bíblia 
podem ser divididos em três grandes grupos 
distintos: Dons de ofício ou apoio, dons de ser-
viço e dons de sinais. Vamos aprender sobre o 
primeiro grande grupo — os dons de ofício. 

Eles exercem a liderança da obra de Deus e 
capacitam os outros membros do corpo de Cris-
to a exercerem seus ministérios com eficiência.

Definição sobre os Dons de Ofício ou Apoio
Referem-se a indivíduos dotados e chamados 

por Deus para desempenhar papel determinado 
no estabelecimento, desenvolvimento e supe-
rintendência da igreja. São citados em Efésios 
4:11 e 12, “E Ele designou alguns para apóstolos, 
outros para profetas, outros para evangelistas e 
outros para pastores e mestres, com o fim de pre-
parar os santos para obra do ministério, para que 
o corpo de Cristo seja edificado.”

Essa passagem bíblica aponta quatro dons 
de ofício. São eles:

O de apóstolo — Os apóstolos foram fun-
damentais para o estabelecimento da igreja 
de Cristo na Terra. Eles divulgaram pela voz 
e pela escrita, os ensinos que aprenderam do 

Quem os tem?

Quem os dá? 

Para que existem?

Quando os recebemos?

Habilidades naturais

Todos

Deus

Para a vida comum

Quando nascemos na carne

Dons espirituais

Crente

Deus

Para a vida na igreja

Quando nascemos no Espírito

Os dons do Espírito Santo

-  43  -



Grande Mestre. Paulo descreve essa obra na 
seguinte passagem: “Portanto, vocês já não são 
estrangeiros nem forasteiros, mas concidadãos 
dos santos e membros da família de Deus, edifi-
cados sobre o fundamento dos apóstolos e dos 
profetas, tendo Jesus Cristo como pedra angu-
lar, no qual todo o edifício é ajustado e cresce 
para tornar-se um santuário santo no Senhor. 
NEle vocês também estão sendo edificados jun-
tos, para se tornarem morada de Deus por Seu 
Espírito” (Efésios 2:19-22.

Nesta passagem, Paulo afirma que a fé cris-
tã está fundamentada na palavra dos apóstolos 
(NT) e dos profetas (AT). Isso significa que a 
base da fé da igreja é a Bíblia. Ele diz, também, 
que crescemos como um templo vivo para que 
o Espírito Santo de Deus habite nós. Somos ha-
bitação de Deus.

O dom de apóstolo se manifesta na capaci-
dade, com base na autoridade espiritual, de ser 
reconhecido como líder espiritual. Um exemplo 
que podemos citar de alguém que manifestou 
o dom de apóstolo foi Martinho Lutero, pai da 
Reforma do século 16. Qualquer pessoa que, em 
maior ou menor grau, tenha esse tipo de influ-
ência sobre a igreja, está exercendo esse dom.

Outras atividades exercidas por pessoas que 
possuem esse dom é fundar igrejas, missões e 
abrir novas frentes de trabalho evangelístico. 
Ele é responsável por planejar a longo prazo, 
nas ações do reino de Deus.

No sentido exato da palavra, esse dom não 
existe mais, mas ainda é manifestado naqueles 
que Deus usa na expansão da Sua obra, de ma-
neira notável, abrindo novos campos missio-
nários e supervisionando porções maiores do 
corpo de Cristo.

Dom de profeta — Outro dom de apoio cita-
do por Paulo é o dom de profeta. Em geral, as 
pessoas relacionam esse dom com a capacida-
de de predizer o futuro. Se bem que isso seja 
parte integrante do ministério de muitos pro-
fetas, nem todos exerceram esse tipo de ativi-
dade. Na maioria dos casos, eram porta-vozes 
da vontade de Deus e exerciam seu ministério 
pregando a Palavra do Senhor. Por isso, Paulo 
diz que quem “profetiza o faz para edificação, 
encorajamento e consolação dos homens” (1 Co-
ríntios 14:3). Nesse sentido, o dom de profeta 
se manifesta na pregação da Palavra.

Enquanto o apóstolo faz uma declaração 
autorizada de todo o corpo da verdade concer-
nente a Jesus Cristo, o profeta interpreta essa 

palavra autorizada e explica a verdade de tal 
maneira que ela se torna clara e cheia de vida. 
O profeta é diferente do mestre, porque tende 
a falar dos grandes princípios das Escrituras e 
da realidade de forma geral, deixando o escla-
recimento de áreas mais específicas ao mestre. 

Esse dom é a capacidade de falar a palavra 
de Deus com autoridade aos outros. Pedro se 
refere a esse dom com as seguintes palavras: 
“Se alguém fala, faça-o como quem transmite a 
palavra de Deus” (1 Pedro 4:11). A Bíblia Viva 
verte com mais clareza esse versículo: “Você é 
chamado para pregar? Então pregue como se o 
próprio Deus estivesse falando através de você.”

A pessoa que manifesta esse dom, consegue 
impactar a igreja com uma pregação precisa e 
poderosa. Em geral, depois do culto as pesso-
as comentam: “Eu já havia lido essa passagem 
bíblica tantas vezes, mas nunca tinha visto as 
coisas do modo como o pregador as expôs hoje 
no culto.”

Dom de evangelista — A obra do evangelista 
está ligada à atuação do pastor-professor. Ele 
tem o poder de atingir os que não são cristãos. 
Ele faz o corpo crescer. Quem tem o dom de 
pastor-mestre, que veremos a seguir, deve se 
associar a um evangelista para realizar uma 
obra que se autocomplementa e se torna eficaz.

Espera-se que todo cristão deva evangelizar, 
mas nem todos têm o dom de evangelista. Em-
bora qualquer cristão possa testemunhar a favor 
de Cristo, quem tem o dom de evangelista sabe 
explicar o evangelho de forma clara e eficaz. 
Esse dom pode ser exercido de forma pública 
ou particular, como fez Filipe com o Eunuco.

Dom de pastor-mestre — Quem possui esse 
dom deve cuidar do rebanho. Isso quer dizer 
que a pessoa não foi posta como chefe da igre-
ja, mas é o exemplo do rebanho. Sua autoridade 
provém da força de sua espiritualidade. Pedro 
descreve muito bem as principais característi-
cas de quem possui esse dom:

“Portanto, apelo aos presbíteros que há entre 
vocês, e o faço na qualidade de presbítero como 
eles e testemunha dos sofrimentos de Cristo, 
como alguém que participará da glória a ser re-
velada: pastoreiem o rebanho de Deus que está 
aos seus cuidados. Olhem por ele, não por obri-
gação, mas de livre vontade, como Deus quer. 
Não façam isso por ganância, mas com o desejo 
de servir. Não ajam como dominadores dos que 
lhes foram confiados, mas como exemplos para 

ENAR 2019 - Conhecendo a Divindade  |  Apostila de Estudos

-  44  -



o rebanho. Quando Se manifestar o Supremo 
Pastor, vocês receberão a imperecível coroa da 
glória” (1 Pedro 5:1-6).

A autoridade do pastor-mestre não é in-
trínseca a seu cargo. Ela deve ser conquistada. 
Jesus ensinou isso com as seguintes palavras: 
“Vocês sabem que aqueles que são considerados 
governantes das nações as dominam, e as pes-
soas importantes exercem poder sobre elas. Não 
será assim entre vocês. Ao contrário, quem qui-
ser tornar-se importante entre vocês deverá ser 
servo; e quem quiser ser o primeiro deverá ser 
escravo de todos” (Marcos 10:42 e 43).

Treinamento
A função desses dons de apoio é treinar, 

motivar e servir de suporte às pessoas no tra-
balho do seu próprio ministério. A obra de ex-
pandir o reino de Deus deve ser feita pelos san-
tos. Paulo explica isso com muita propriedade: 

“Com o fim de preparar os santos para obra 
do ministério, para que o corpo de Cristo seja 
edificado” (Efésios 4:12). 

Quem deve fazer a obra de expandir o reino 
de Deus na Terra são os membros e não seus 
líderes. Eles foram chamados por Deus para 
capacitar os demais a cumprirem essa missão.

E qual é o instrumento usado pelos dons de 
apoio para treinar o Corpo de Cristo? É Pala-
vra de Deus: 

“Agora, eu os entrego a Deus e à palavra 
da Sua graça, que pode edificá-los e dar-lhes 
herança entre todos os que são santificados” 
(Atos 20:32). 

“Para que o homem de Deus seja apto e ple-
namente preparado para toda boa obra” (2 Ti-
móteo 3:17).

Dons de serviço
Esse grupo de dons é aquele que faz a roda 

girar, que move as engrenagens do motor da 
igreja. São os dons silenciosos que impactam 
o mundo pelo resultado de seu ministério. É 
a esse tipo de dom que Paulo se refere como 
tendo que realizar a Obra de Deus. Analisemos 
cada um deles:

Dons de sabedoria e conhecimento — “Pelo 
Espírito, a um é dada a palavra de sabedoria; a 
outro, pelo mesmo Espírito, a palavra de conhe-
cimento” (1 Coríntios 12:8).

A sabedoria é a capacidade de reconhecer, 
como resultado da investigação, os fatos im-
portantes das Escrituras. O dom se manifesta 

quando a pessoa tem a capacidade de aplicar 
essas conclusões a uma situação específica. É 
a sabedoria que põe o conhecimento para fun-
cionar. No AT, esse dom foi manifestado pelo 
rei Salomão. Na igreja de hoje, ele se manifesta 
na pessoa que consegue encontrar a solução 
para um problema baseada nos princípios da 
Bíblia, mesmo que não haja uma clara passa-
gem que se aplique àquela situação específica. 

Dom de discernimento de espírito — “Pelo Es-
pírito [...] a outro, discernimento de espíritos” 
(1 Coríntios 12:8 e 10). O dom de discernir 
os espíritos é útil para proteger o rebanho dos 
ataques dos falsos profetas e dos falsos irmãos. 
João adverte os cristãos a que tenham sensibi-
lidade espiritual para identificar essa ameaça: 

“Amados, não creiam em qualquer espírito, 
mas examinem os espíritos para ver se eles pro-
cedem de Deus, porque muitos falsos profetas 
têm saído pelo mundo” (1 João 4:1). 

O dom de discernimento de espíritos é a ca-
pacidade de perceber a diferença entre o espíri-
to de erro e o da verdade, como fez Pedro, que 
condenou a avareza e mesquinharia de Ananias 
e Safira (Atos 5:3 e 4). O perigo que corre a pes-
soa que manifesta esse dom é o de se colocar 
em posição de julgar os outros (Mateus 7:1).

Dom de socorro — “Assim, na igreja, Deus es-
tabeleceu [...] os que têm dom de prestar ajuda 
[socorro, Almeida, Revista e Atualizada]” (1 
Coríntios 12:28). Também chamado de dom de 
serviço: “Se o seu dom é servir, sirva” (Romanos 
12:7). É ajudar quando necessário, mas para a 
edificação e encorajamento espiritual.

É o ministério de apoio a outros ministérios. 
Em Romanos, encontramos uma referência a 
uma serva de Deus que exercia esse dom com 
muita dedicação: 

“Recomendo-lhes nossa irmã Febe, serva da 
igreja em Cencreia. Peço que a recebam no Se-
nhor, de maneira digna dos santos, e lhe prestem 
a ajuda de que venha a necessitar; pois tem sido 
de grande auxílio para muita gente, inclusive 
para mim [Paulo]” (Romanos 16:1 e 2).

Quem possui esse dom, costuma ajudar ou-
tro membro do corpo de Cristo a cumprir o seu 
ministério, servindo como suporte logístico.

Dom de administração — “Assim, na igreja, 
Deus estabeleceu [...] os que têm dom de adminis-
tração” (1 Coríntios 12:28). A versão Almeida, 
Revista e Atualizada, usa a palavra “governos”. 

Os dons do Espírito Santo

-  45  -



O dom de administração também pode ser cha-
mado de dom de liderança, o qual se manifesta 
em pessoas que têm a habilidade de planejar a 
longo e curto prazo, criando meios para o cum-
primento de projetos e para alcançar seus obje-
tivos. Paulo aconselha: Se seu dom “é exercer li-
derança, que a exerça com zelo” (Romanos 12:8).

Dom de ensinar — Paulo fala do dom de en-
sinar com as seguintes palavras: “[...] o que en-
sina, esmere-se no fazê-lo” (Romanos 12:7) É a 
habilidade espiritual de tornar compreensível 
os ensinos da Palavra de Deus. Segundo Peter 
Wagner, esse dom se manifesta em 40% dos 
cristãos de uma comunidade evangélica. 

Observe que Paulo diz que a pessoa deve 
se esmerar em ensinar, indicando que o dom 
pode ser aperfeiçoado. Isso é verdade para os 
outros dons também. Quando descobrimos 
que temos algum dom devemos ler sobre ele, 
procurar livros e vídeos que podem nos aju-
dar a melhorar aquilo que recebemos de Deus. 
Devemos procurar outros cristãos que tenham 
esse dom para aprender a desenvolvê-lo. 

Dom de exortar — “Ou o que exorta, faça-o 
com dedicação” (Romanos 12:8, Almeida, Re-
vista e Atualizada). A Nova Versão Interna-
cional das Escrituras (NVI) chama esse dom 
de “dar ânimo”. A palavra grega, no original, 
é parakeleo, e tem diversos significados, que 
vão desde “pedir” e “suplicar” até “incentivar”, 
“confortar” e “consolar”. Portanto, é o dom de 
encorajar os outros e apresentar-lhes desafios. 
Poderia ser chamado de dom de aconselhar.

Dom de contribuir — “Se é contribuir, que con-
tribua generosamente” (Romanos 12:8). Aqui, 
o apóstolo se refere ao uso de dinheiro e bens, 
pois diz que quem tem o dom deve contribuir 
com generosidade. Existem pessoas no reino 
de Deus que foram habilitadas a doarem seus 
recursos para ajudar a expandir a causa de 
Cristo. Esse dom não é dado apenas para ri-
cos, pois mesmo pessoas com poucos recursos 
podem exercê-lo. Não se doa apenas dinheiro 
e bens, mas outros recursos não financeiros, 
como tempo, dedicação, empenho etc.

Dom de misericórdia — “Se é mostrar miseri-
córdia, que o faça com alegria” (Romanos 12:8 
u.p.) Diferente do dom de socorro, pois se di-
rige aos indignos, aos desamparados e pessoas 
com graves dificuldades.

Dom de martírio — “Ainda que [...] entregue 
o meu corpo para ser queimado, se não tiver 
amor, nada disso valerá” (1 Coríntios 13:3). 
Nessa passagem, Paulo faz referência a vários 
dons: de línguas, profecia, conhecimento, fé, 
contribuição e, finalmente, o dom de martírio. 
É a capacidade de dar a vida pelo evangelho. 
É o tipo de dom que a pessoa só pode exer-
cer uma só vez, mas seu cumprimento impacta 
milhares devido ao testemunho de fé. 

Dom da hospitalidade — “Sede, mutuamente, 
hospitaleiros, sem murmuração” (1 Pedro 4:9). 
No contexto, o apóstolo faz referência ao dom 
de pregar (profecia), servir (versículo 11). Por-
tanto, existem cidadãos do reino de Deus que 
têm a habilidade de receber seus irmãos em 
casa com tanta dedicação que parece estar hos-
pedando anjos.

Outros dons
Além dos que já foram citados, que apare-

cem em listas tradicionais do NT, podemos 
acrescentar outros: 

Dom do celibato — “Alguns são eunucos por-
que nasceram assim; outros foram feitos assim 
pelos homens; outros ainda se fizeram eunucos 
por causa do Reino dos Céus” (Mateus 19:12). 
Existem pessoas que são habilitadas por Deus a 
viverem sozinhas para poderem se dedicar in-
tegralmente à pregação do evangelho e se ocu-
par com as coisas do reino de Deus.

Dom da criatividade artística — O dom da 
criatividade artística é a capacidade especial 
que Deus concede a alguns membros do corpo 
de Cristo, que os prepara para investirem sua 
habilidade artística de forma tal que, por meio 
disso, a igreja é edificada.

“Disse então o Senhor a Moisés: Eu escolhi 
Bezaliel, filho de Uri, filho de Hur, da tribo de 
Judá, e o enchi do Espírito de Deus, dando-lhe 
destreza, habilidade e plena capacidade artísti-
ca” (Êxodo 31:1-3).

Dom da vida simples — “Ainda que eu dê aos 
pobres tudo o que possuo” (1 Coríntios 13.3 
p.p.). Pessoas que vão ser missionárias em ou-
tros países devem possuir esse dom, pois assim 
vão enfrentar com mais facilidade as dificulda-
des no novo campo de trabalho.

ENAR 2019 - Conhecendo a Divindade  |  Apostila de Estudos

-  46  -



Dom de oração — Se bem que todo crente deva 
se dedicar à oração, existem pessoas que fazem 
disso um ministério. A Bíblia cita o caso de 
Epafras: “Saúda-vos Epafras, que é dentre vós, 
servo de Cristo Jesus, o qual se esforça sobrema-
neira, continuamente, por vós nas orações, para 
que vos conserveis perfeitos e plenamente con-
victos em toda a vontade de Deus. E dele dou 
testemunho de que muito se preocupa por vós, 
pelos de Laodiceia e pelos de Hierápolis” (Colos-
senses 4:12 e 13). 

Também podemos chamar esse dom de in-
tercessão.

Dons de sinais
O último grupo de dons que vamos estudar 

é o de sinais. 

Dom da fé — “A outro, fé, pelo mesmo Espírito” 
(1 Coríntios 12:9). Paulo se refere ao dom da 
fé quando está descrevendo a importância do 
amor no serviço cristão: “E tenha uma fé ca-
paz de mover montanhas” (1 Coríntios 13:3). 
O dom da fé é a capacidade de ver as coisas 
como Deus as vê. É ver as coisas que precisam 
ser feitas e crer que Deus as fará, mesmo que 
isso pareça impossível. 

“Mesmo diante de grandes riscos, eles não 
vacilam quando estão convencidos de que um 
determinado projeto é da vontade de Deus. 
Pessoas com esse dom muitas vezes são visio-
nários que introduzem um novo sistema.”4

Dom de curas — “A outro, dons de curar” (1 
Coríntios 12:9). Refere-se à cura em todos os 
sentidos, pois Jesus curava tanto o corpo como 
a alma e o espírito: “E o povo Lhe trouxe todos 
os que estavam padecendo vários males e tor-
mentos: endemoninhados, epiléticos e paralíti-
cos; e Ele os curou” (Mateus 4:24).

Por que esse é um dom raro? É que foi útil 
para confirmar a palavra dos apóstolos: “Como 
escaparemos, se negligenciarmos tão grande sal-
vação? Essa salvação, primeiramente anuncia-
da pelo Senhor, foi-nos confirmada pelos que a 
ouviram. Deus também da testemunho dela por 
meio de sinais, maravilhas, diversos milagres e 
dons do Espírito Santo distribuídos de acordo 
com a sua vontade” (Hebreus 2:3 e 4).

Houve três períodos de intensos milagres na 
história bíblica:

1)	 O período do Êxodo;

2)	 O período de Elias e Eliseu, e
3)	 O período de Cristo e dos apóstolos.

Cada período marcou uma nova revelação 
de Deus para a humanidade.

Por isso, é importante considerarmos: No 
fim de seu ministério, Paulo não pôde curar 
Timóteo, que sofria do estômago (1 Timóteo 
5:23) e Trófimo (“Mas deixei Trófimo doente 
em Mileto”. 2 Timóteo 4:20). 

Dom de milagres — “A outro, poder de operar 
milagres” (1 Coríntios 12:10). É a capacidade 
de atalhar os processos da natureza mediante 
uma atividade sobrenatural. Não se esqueça de 
que o Senhor espera que andemos por fé e não 
por vista.

Dom de variedade de línguas — “A outro, va-
riedade de línguas; e ainda a outro, interpreta-
ção de línguas” (1 Coríntios 12:10). Pelo que 
sabemos sobre esse dom, 

1)	 Ele se refere a línguas conhecidas;
2)	 Era dado para o louvor e agradecimento di-

rigido a Deus (1 Coríntios 14:2); 
3)	 Deveria ser usado publicamente; 
4)	 Era sinal para os descrentes (1 Coríntios 

14:21 e 22).

Dom de interpretação de línguas — “O dom 
de interpretação de línguas é uma capacida-
de especial que Deus dá a alguns membros do 
corpo de Cristo, que os capacita a interpretar 
as mensagens que Ele dá a outros em línguas, 
de uma forma compreensível.”5

Existem apenas esses dons? É claro que não. 
Em nenhum lugar das Escrituras houve uma 
preocupação de apresentar uma lista total de 
dons espirituais. Devemos deixar espaço para 
que o Espírito Santo trabalhe oferecendo a opor-
tunidade de surgirem novos dons de acordo com 
a necessidade de expansão do reino de Deus.

Como descobrir seu dom espiritual
Para ajudá-lo nessa descoberta espiritual, 

apresentaremos a você algumas sugestões que 
podem ser úteis. 

Condições fundamentais
para descobrir seu dom

1. Você deve ser um crente — Apenas aqueles 
que passaram pela experiência da conversão 

Os dons do Espírito Santo

-  47  -



podem possuir dons espirituais. Por isso, exa-
mine seu coração e descubra se você já aceitou 
a Cristo como seu salvador pessoal.

2. Você deve conhecer os dons espirituais — Caso 
tenha dúvidas, releia o material acima para ter 
certeza sobre a natureza dos dons espirituais.

3. Você deve estar disposto a se esforçar — Não 
basta ter um dom. Você precisa desenvolvê-lo 
através do estudo e da prática.

4. Você deve orar — Apegue-se à promessa de 
Deus: “E, se algum de vós tem falta de sabedo-
ria, peça-a a Deus, que a todos dá liberalmente 
e não o lança em rosto; e ser-lhe-á dada” (Tiago 
1:5). Christian A. Schwarz lembra que “ao fa-
lar com Deus sobre os dons espirituais, esteja 
aberto para o fato de que Ele não quer apenas 
confirmar aquilo que você já sabe. Somente 
com essa atitude é possível fazer novas desco-
bertas espirituais.”6

Passo 1: Explore as possibilidades 
1. Estude a Bíblia — A Palavra de Deus é o 
meio de nos equiparmos para toda boa obra (2 
Timóteo 3:16 e 17). 

2. Leia exaustivamente — Pesquise sobre o 
tema. Aprofunde seu conhecimento sobre 
dons. Não se acomode.

3. Procure conhecer pessoas que possuam dons 
espirituais — Elas podem lhe dar esclarecimen-
to sobre como colocar em prática o dom que 
você possui. A experiência de outros cristãos 
maduros pode enriquecer a sua vida e o seu 
ministério.

4. Faça dos dons um tema de seus diálogos — 
Ao falar sobre dons com outros cristãos, pode 
haver uma frutífera troca de experiências. Sua 
visão sobre dons só tende a ganhar com isso.

Passo 2: Experimente o maior
número possível de dons

Ray Stedman ressalta que “descobrimos os 
nossos dons espirituais da mesma maneira que 
descobrimos os nossos talentos naturais”. Isso 
significa que só saberemos se temos o dom do 
canto, cantando. Só saberemos que podemos 
pregar se pregarmos. Você pode ter sido agra-
ciado com vários dons, mas se não os usar, não 
ficará sabendo se os têm.

Passo 3: Examine seus sentimentos
Sobre isso, escreveu Ray Stedman: “De algu-

ma maneira, tem-se entrincheirado profunda-
mente, em certos círculos cristãos, a noção que 
fazer aquilo que Deus quer de nós é sempre 
desagradável; e que os crentes sempre devem 
escolher entre fazer o que querem fazer e se-
rem felizes, ou então fazerem o que Deus quer 
que eles façam para se sentirem completamen-
te miseráveis.”

Segundo C. Schwarz, “realizar uma tarefa 
que traz alegria é algo quase suspeito aos olhos 
de muitos cristãos. [...] Foi Deus quem fez as 
cosias de tal forma que usar os nossos dons es-
pirituais nos traz satisfação. Por quê? Eu creio 
que é porque Deus nos conhece muito bem e 
sabe que iremos realizar com muito mais de-
dicação e esmero uma tarefa que nos dá satis-
fação.”7

Passo 4: Avalie sua eficiência
Peter Wagner lembra que “Se você estiver 

experimentando um dom, e coerentemente 
descobrir que aquilo que deveria estar aconte-
cendo não acontece, então é provável que você 
tenha descoberto um outro dos dons espiritu-
ais que Deus [não] lhe tem dado.”

Para C. Schwarz, “dons espirituais foram da-
dos para que cheguemos a resultados bem con-
cretos. Por isso, a autoavaliação em relação aos 
dons é um passo que não pode ser ignorado no 
processo de descoberta dos dons.”8

Passo 5: Espere confirmação da parte do cor-
po de Cristo

“Se você julga que possui um dom espiritual e 
está procurando exercê-lo, mas ninguém em sua 
igreja pensa assim, então o mais provável é que 
você esteja enganado”, segundo Peter Wagner.
______________________________________________________________

Referências

1 WHITE, Ellen G. The Review and herald, 14 de agosto de 1868.
2 Chistian A. Schwarz. O teste dos dons. Curitiba: Esperança, 1998, p. 102.
3 WHITE, Ellen G. Olhando para o alto, p. 280.
4 SCHWARZ, C. O teste dos dons, p. 102.
5 Idem.
6 Ibidem, p. 28.
7 Ibidem, p. 31.
8 Ibidem, p. 34.

ENAR 2019 - Conhecendo a Divindade  |  Apostila de Estudos

-  48  -



9

Deus nos ama e fez tudo pela nossa salvação. Seria apropriado dizer que o Deus triuno está 
mais interessado em nosso destino eterno que nós mesmos. Deus Pai deu o que tinha de 
melhor para nos redimir — Seu amado Filho. O Filho renunciou à glória do Céu e Se fez 
homem para morrer pelos nossos pecados. Hoje, está no santuário celestial intercedendo 

em nosso favor. Por fim, o Espírito Santo, em um extremo ato de desprendimento, veio habitar no 
crente. Ele leva as pessoas aos pés do Salvador e não busca glória para Si. Sua obra e prazer é glorificar 
o Pai e o Filho. A esse respeito, sobre a pessoa do Espírito Santo, o apóstolo João afirma: “[...] Ele não 
falará de si mesmo [...]” (João 16:13).

Em Romanos 15:30, o apóstolo retoma a questão da dinâmica que envolve a divindade na salvação 
da humanidade: 

“Recomendo-lhes, irmãos, por nosso Senhor Jesus Cristo e pelo amor do Espírito, que se unam a mim 
em minha luta, orando a Deus em meu favor.” 

Paulo fez um apelo aos romanos para que orassem por ele. Na viagem que planejava realizar para 
Jerusalém, o apóstolo não estaria livre de perigos que colocariam em risco sua vida. Como já havia 
feito no início da carta aos Romanos, Paulo aponta para Cristo como nosso mediador novamente 
(veja Romanos 5:12; 7:25). Neste versículo, Cristo é apresentado como a ponte que une o Céu à Terra.

Na continuação desta passagem, ele diz que o Espírito Santo nos ama. Sempre faz referência ao 
amor do Pai (João 3:16), que deu Seu Filho por todos os pecadores. Fala-se muito do amor de Cristo 
(1 João 3:16). Contudo, não se deve esquecer que o próprio Espírito Santo também nos ama. A di-
vindade ama o pecador ao ponto do sacrifício. O Espírito Santo não só nos ama como também nos 
enche do amor da divindade por nós. 

“​Ora, a esperança não confunde, porque o amor de Deus é derramado em nosso coração pelo Espírito 
Santo, que nos foi outorgado” (Romanos 5:5). 

Na parte final da oração, Paulo se dirige a Deus, o Pai. O apelo expresso neste versículo tem por 
base o Deus Triuno. A revelação do amor da Triunidade pelos pecadores permeia todo o NT. Vamos 
estudar este ponto com o coração aberto para perceber a beleza dessa verdade. 

A Triunidade revelada no ministério de Cristo
A doutrina da Triunidade só pode ser entendida em sua plenitude pela manifestação do Ver-

O Deus triuno
nos ama

A doutrina da Triunidade revela 
um Deus que está interessado 
em nosso bem-estar eterno

-  49  -



bo divino, a encarnação de Jesus Cristo. Os três 
poderes celestiais estão envolvidos no plano da 
salvação em todas as suas fases. Quando Jesus 
nasceu, o texto bíblico afirmou que a divindade 
estava ativa no processo. “Perguntou Maria ao 
anjo: Como acontecerá isso, se sou virgem? O anjo 
respondeu: O Espírito Santo virá sobre você, e o 
poder do Altíssimo a cobrirá com a Sua sombra. 
Assim, Aquele que há de nascer será chamado 
santo, Filho de Deus” (Lucas 1:34 e 35). Quan-
do o anjo afirma à jovem que ela seria mãe do 
Messias, uma pergunta sai de sua boca de forma 
espontânea: Como pode acontecer isso? O Mes-
sias prometido viria ao mundo como resultado 
da ação criadora do Espírito Santo de Deus. 

Na encarnação de Cristo, Ele não foi concebi-
do, mas sim criado pela ação do Espírito Santo. 
Sobre isso, comenta Tolbert: “O Espírito de Deus 
é ativo em trazer à existência uma nova criação, 
uma nova humanidade ou um novo Adão [...] 
em quem se corporificará o novo Israel. O que 
acontece, portanto, é criação em vez de concep-
ção, como realmente se entende.”1

O anjo usa uma expressão familiar ao leitor do 
AT para descrever essa ação criadora de Deus. Se-
gundo ele, o Espírito Santo encobriria Maria “com 
a Sua sombra”. Essa terminologia transporta nossa 
mente à experiência de Israel no deserto, onde se 
diz que “a nuvem cobriu a tenda da congregação, e 
a glória do Senhor encheu o tabernáculo” (Êxodo 
40:34). Da mesma forma que ocorreu com o ta-
bernáculo no deserto, Maria foi coberta pelo Espí-
rito Santo e preenchida pela glória de Deus.

Neste ponto, o anjo afirma que Aquele que 
dela nasceria seria chamado “santo”, “Filho de 
Deus”. Ele não o chama mais de filho de Davi 
(como fez no versículo 32) mas, de forma mais 
apropriada, de Filho de Deus. Tolbert destaca 
que “o título Filho de Deus marca Jesus como di-
ferente de todos os outros homens, pois atribui 
a Ele um relacionamento com a divindade que 
nenhum outro ser humano reivindica.”2 

Em que sentido essa expressão é diferente 
quando aplicada a Cristo? Primeiro, porque Je-
sus não Se tornou filho de Deus por causa da 
encarnação. Ele é, no dizer de Ellen G. White, o 
“Filho eterno”.3 O termo “Filho de Deus”, quando 
aplicado a Cristo, não deve ser entendido no sen-
tido de Ele derivar do Pai. A ênfase é sobre o fato 
de que Ele tinha a mesma natureza de Seu Pai.

Outra ocasião em que há a manifestação do 
Deus Triuno na vida e ministério de Cristo, foi 

por ocasião de Seu batismo. O relato bíblico des-
creve com detalhes o que aconteceu:​ 

“Batizado Jesus, saiu logo da água, e eis que se 
Lhe abriram os céus, e viu o Espírito de Deus des-
cendo como pomba, vindo sobre Ele. ​E eis uma voz 
dos Céus, que dizia: Este é o Meu Filho amado, em 
quem Me comprazo” (Mateus 3:16 e 17). O Filho 
recebe o batismo, o Espírito Santo Se manifesta 
como uma pomba e o Pai proclama a filiação de 
Jesus. Essa passagem claramente destaca a distin-
ção de pessoas que existe entre os membros da 
divindade. Aqui o Pai, que está no Céu, não é o 
Filho, que está sendo batizado, e nem o Espíri-
to Santo que está ungindo a Jesus. Nesse evento, 
cada membro da divindade exerce um papel di-
ferente do outro. Nessa ocasião há a manifesta-
ção distinta de cada uma das três personalidades.

Alguns alegam que a pomba do batismo sem-
pre foi um emblema da pessoa de Cristo; por isso, 
ela representaria o próprio Cristo que estava sendo 
batizado. Essa leitura da passagem é perniciosa e 
não tem apoio no próprio texto. Se fosse verdade, 
então Cristo teria ungido a Si mesmo. As palavras 
de Pedro, na casa de Cornélio, não teriam sentido: 
“Como Deus ungiu a Jesus de Nazaré com o Espíri-
to Santo” (Atos 10:38). Elas teriam que ser enten-
didas assim: “Como Deus ungiu a Jesus de Nazaré 
pela mão do próprio Jesus de Nazaré”. Além disso, 
não é a primeira vez que um mesmo símbolo foi 
aplicado a personagens diferentes. Jesus é chama-
do “o Leão” (Apocalipse 5:5), e a mesma imagem é 
aplicada a Satanás (1 Pedro 5:8).

Outros alegam que o Espírito Santo é, na ver-
dade, a glória de Deus, e citam o que escreveu E. 
G. White ao descrever a mesma cena: 

“Diretamente do trono são enviados os raios 
de Sua glória. Abrem-se os céus, e sobre a cabeça 
do Salvador desce a forma de uma pomba da mais 
pura luz”.4 

Contudo, logo em seguida, a escritora explica 
que “O Espírito Santo repousou sobre Ele”.5 Mais 
à frente, na mesma obra, a autora diz que o Es-
pírito Santo é a “terceira pessoa da Divindade”.6 
Enquanto Mateus fala do Espírito de Deus (Ma-
teus 3:16), Marcos e João o chamam apenas por 
“o Espírito” (Marcos 1:10; João 1:32) e Lucas se 
refere a Ele como sendo “o Espírito Santo” (Lu-
cas 3:22). São termos diferentes para se referir à 
mesma pessoa. 

Na noite em que Jesus foi traído, Ele aprovei-
tou a ocasião para aprofundar o entendimento 
dos discípulos sobre a relação entre a divinda-

ENAR 2019 - Conhecendo a Divindade  |  Apostila de Estudos

-  50  -



de e Sua missão redentora. Na ocasião, o Mestre 
fez uma clara exposição do papel e da atividade 
do Espírito Santo. Jesus explicou aos discípulos: 
“E Eu rogarei ao Pai, e Ele vos dará outro Conso-
lador, a fim de que esteja para sempre convosco” 
(João 14:16). Agora que Ele estava Se despedin-
do, o Senhor Jesus consola os Seus discípulos 
com duas promessas. Em primeiro lugar, de que 
voltará em breve para buscá-los a fim de estarem 
para sempre juntos (João 14:1-3). A segunda 
promessa é a do envio de outro Consolador, o 
Espírito Santo. Consolador é a tradução do ter-
mo grego Parácleto. Essa palavra não tem cor-
respondente em nosso idioma. Literalmente, ela 
se refere a alguém chamado para estar ao lado de 
outra pessoa. Ela era usada para descrever um 
amigo que estava pronto a apoiar alguém que 
estivesse enfrentando dificuldades. Essa palavra 
é aplicada também a Jesus, em 1 João 2:1: “Filhi-
nhos meus, estas coisas vos escrevo para que não 
pequeis. Se, todavia, alguém pecar, temos Advo-
gado (Parácleto) junto ao Pai, Jesus Cristo, o Jus-
to”. Portanto, se Jesus é o primeiro Parácleto, que 
está junto a Deus, o Espírito Santo é o segundo, 
que está em nós (João 14:17). Enquanto esteve na 
Terra, Cristo permaneceu ao lado de Seus discí-
pulos, orientando, confortando e preparando-os 
para o cumprimento de sua missão. Agora que 
Ele retornaria ao Céu, deixaria alguém para estar 
ao lado de Seus seguidores. Dali para frente, esse 
relacionamento seria mais íntimo e profundo, 
pois o Espírito Santo habitaria neles e não apenas 
ao lado deles, como Cristo fizera. 

Existem duas palavras gregas que podem ser 
vertidas por “outro”: állos e héteros. Enquanto 
o primeiro termo é usado para se referir a duas 
coisas que, quando comparadas, são da mesma 
natureza ou espécie. A outra palavra é usada 
para comparar duas coisas de natureza diferen-
te. Quando Jesus Se refere ao Espírito Santo, usa 
állos; ou seja, o Parácleto seria alguém da mesma 
natureza, alguém tão divino quanto Ele.

Nos capítulos 14 a 16 do evangelho de João, 
percebe-se claramente o envolvimento dos três 
poderes celestiais na salvação da humanidade. 
Os três são da mesma natureza, mas são pessoas 
distintas. O Pai envia o Filho, que após voltar ao 
Céu, envia o Espírito Santo.

A Triunidade e a missão da Igreja
A doutrina da Triunidade é revelada também 

na missão que a igreja recebeu de levar a mensa-

gem de salvação ao mundo perdido. Nesse sen-
tido, ela seria colaboradora de Deus na execução 
do plano da salvação. Por isso, Jesus faz referên-
cia à divindade na comissão que transmitiu aos 
Seus discípulos: “Ide, portanto, fazei discípulos de 
todas as nações, batizando-os em nome do Pai, e 
do Filho, e do Espírito Santo; ​ensinando-os a guar-
dar todas as coisas que vos tenho ordenado. E eis 
que estou convosco todos os dias até à consuma-
ção do século” (Mateus 28:19 e 20). Eles deveriam 
pregar e batizar em nome da Triunidade. Quan-
do Jesus falou que deviam batizar “em nome” da 
Triunidade, está fazendo uso de uma expressão 
idiomática. Fazer algo “em nome” de alguém 
significava fazer debaixo da autoridade dessa 
pessoa. Em Atos 4:7, os líderes religiosos de Is-
rael perguntaram aos discípulos: “Com que poder 
ou em nome de quem vocês fizeram isso?”. Eles 
queriam saber com que autoridade João e Pedro 
curavam. Nessa passagem, autoridade e nome 
são termos intercambiáveis. Batizar em nome da 
divindade é fazer algo sob a autoridade dela. Os 
cristãos poderiam avançar no cumprimento de 
sua missão porque sabiam estar fazendo algo sob 
a autoridade da divindade. A passagem de Ma-
teus 28:19 é um poderoso testemunho a favor da 
doutrina da Triunidade, uma vez que torna igual 
a autoridade de cada membro da divindade. 

Para realizar esse projeto divino, Paulo afirma 
que Deus capacitou os crentes com dons espiri-
tuais. “​Ora, os dons são diversos, mas o Espírito é 
o mesmo. ​ E também há diversidade nos serviços, 
mas o Senhor é o mesmo. ​E há diversidade nas re-
alizações, mas o mesmo Deus é quem opera tudo 
em todos” (1 Coríntios 12:4-6). Contudo, cada 
membro da divindade tem um papel distinto na 
habilitação dos cristãos. Paulo faz referência ao 
Espírito Santo como o Espírito; ao Filho, chama 
de Senhor, e ao Pai, Deus. Esses são os termos 
técnicos preferidos no NT para se referir a cada 
membro da divindade. 

Segundo Paulo, o Espírito Santo é respon-
sável pela distribuição dos dons espirituais. No 
versículo 11 desse capítulo, ele explica: “Mas um 
só e o mesmo Espírito realiza todas estas coisas, 
distribuindo-as, como Lhe apraz, a cada um, in-
dividualmente.” O Espírito de Deus exerce Sua 
autoridade e vontade para definir o dom que 
cada cristão recebe. Essa capacidade de escolher 
revela que Ele é um ser pessoal.

Em seguida, o apóstolo afirma que os ministé-
rios, ou seja, o campo de atuação é definido pelo 

O Deus triuno nos ama

-  51  -



Senhor Jesus. A Nova Tradução na Linguagem de 
Hoje verte o versículo 5 da seguinte forma: “Exis-
tem maneiras diferentes de servir, mas o Senhor 
que servimos é o mesmo.” O Espírito deu a Paulo 
e Pedro o mesmo dom, o de pastor. Mas o campo 
de atuação de cada um é diferente. Enquanto Cris-
to definiu que Pedro deveria pregar aos judeus, a 
Paulo Ele ordenou ir aos gentios. É o mesmo dom, 
mas as áreas de influência são diferentes. Definir 
isso é o papel de Cristo.

Por último, Paulo ensina que o resultado de 
nosso trabalho fiel é dado por Deus. Um pouco 
antes, tinha explicado que ele mesmo havia plan-
tado e Apolo tinha regado, mas que o crescimen-
to vinha de Deus (1 Coríntios 3:6). Quem define 
o impacto de nosso ministério é Deus, o Pai. A 
distribuição de funções na capacitação da igreja 
indica a distinção de pessoas e o mesmo nível de 
autoridade entre os membros da divindade.

A Triunidade e o plano da salvação
Na saudação do apóstolo Pedro, em sua pri-

meira epístola, pode-se observar a divindade em-
penhada na salvação do homem: “​Pedro, apóstolo 
de Jesus Cristo, aos eleitos que são forasteiros da 
Dispersão no Ponto, Galácia, Capadócia, Ásia e 
Bitínia, ​eleitos, segundo a presciência de Deus Pai, 
em santificação do Espírito, para a obediência e a 
aspersão do sangue de Jesus Cristo, graça e paz vos 
sejam multiplicadas” (1 Pedro 1:1 e 2). O apóstolo 
recorre a presciência de Deus Pai para confortar 
os cristãos. Essa capacidade de saber de tudo an-
tes que aconteça, está relacionada com a eleição 
divina. Em Cristo, Deus nos predestinou para a 
salvação. Na abertura da carta de Paulo aos Efé-
sios, o apóstolo cita isso como uma das bênçãos 
que recebemos de Deus. Ele “nos predestinou para 
Ele, para a adoção de filhos, por meio de Jesus Cris-
to, segundo o beneplácito de Sua vontade”. Isso sig-
nifica que o homem não precisa aceitar a salvação 
tão graciosamente oferecida pelo Céu? A pessoa 
tem a liberdade de escolher se quer ou não ser 
salva. Aqueles a quem Pedro chama de eleitos no 
versículo 2, afirma que são chamados no versícu-
lo 15: “pelo contrário, segundo é santo aquele que 
vos chamou, tornai-vos santos também vós mes-
mos em todo o vosso procedimento”. A doutrina 
da predestinação bíblica está ligada ao chamado 
divino, que pode ou não ser aceito pelo homem.

Pedro continua dizendo que somos eleitos 
por Deus, e o Espírito Santo desperta em nós o 
desejo de atender a esse chamado. É o início da 

caminhada cristã, a santificação. A obra de santi-
ficar o homem é do Espírito Santo. Em Tito 3:5, 
o apóstolo afirma que “Ele [Deus] nos salvou me-
diante o lavar regenerador e renovador do Espírito 
Santo”. O Espírito faz o homem nascer de novo 
(João 3:3-6) e grava em seu coração a Lei de Deus 
(Hebreus 10:15 e 16). Por nos amar (Romanos 
15:30), o Espírito derrama o amor de Deus em 
nosso coração (Romanos 5:5). 

Por fim, o apóstolo Pedro aponta para a obra 
de Cristo na cruz. Ele diz que somos salvos pelo 
sangue aspergido por Cristo. É possível per-
ceber a progressão no pensamento do escritor 
inspirado. Deus nos elege, o Espírito no alcança 
e aceitamos a Cristo, que morreu por nós. Em 
poucas palavras, Pedro descreve o empenho do 
Deus Triuno em salvar a humanidade. Por esse 
motivo, Ellen G. White comentou: “A Divindade 
moveu-Se de compaixão pela raça, e o Pai, o Fi-
lho e o Espírito Santo deram-Se a Si mesmos ao 
estabelecerem o plano da redenção.”7

Se Pedro enfatiza a justificação do crente como 
obra da Triunidade, o apóstolo Paulo, no capítulo 
8 de Romanos, destaca a participação da divin-
dade no processo de santificação. No capítulo 7 
da mesma carta, Paulo descreve a luta do cristão 
contra sua natureza carnal. Contudo, ele começa 
o capítulo 8 com uma nota de esperança: “​Ago-
ra, pois, já nenhuma condenação há para os que 
estão em Cristo Jesus” (Romanos 8:1). A palavra 
condenação, usada nessa passagem, não indica 
nossa justificação, quando Deus nos declara jus-
tos, mas aponta para o fato que se pode dominar 
a natureza pecaminosa, desde que se viva no Es-
pírito. “Onde está o Espírito do Senhor, aí há liber-
dade” (2 Coríntios 3:17). No versículo seguinte, o 
autor contrasta a inclinação natural para o mal, 
chamada por Paulo de “lei do pecado e da mor-
te”, com o domínio do Espírito Santo. Ele chama 
essa dimensão espiritual de “lei do Espírito da 
vida”. A ação do Espírito de Deus no crente não 
é mecânica, mas viva. Nos demais versículos, ele 
continua contrastando a vida de quem deseja ser 
dominado pelo pecado com a de quem é contro-
lado pelo Espírito. No versículo 9, Paulo explica 
que a vida no Espírito é a comunhão com a Triu-
nidade: “Vós, porém, não estais na carne, mas no 
Espírito, se, de fato, o Espírito de Deus habita em 
vós. E, se alguém não tem o Espírito de Cristo, esse 
tal não é dEle.” Ele primeiro cita o Espírito Santo, 
depois faz referência ao Pai e, por fim, a Cristo. 
Essas palavras apontam a um trinitarianismo “em 

ENAR 2019 - Conhecendo a Divindade  |  Apostila de Estudos

-  52  -



que a habitação do Espírito é a presença de Deus 
em Cristo.”8

Alguns usam essa passagem para tentar pro-
var que o Espírito de Cristo é o Espírito Santo. 
Eles se esquecem de que o texto cita também 
o Espírito de Deus em uma clara referência ao 
Pai. Portanto, se alguém tentar confundir as 
pessoas do Espírito Santo com Cristo, baseado 
nesta passagem, terá que fazer o mesmo com 
o Pai, o que levaria à conclusão equivocada de 
que Jesus e o Pai são a mesma pessoa. Na verda-
de, Paulo está ensinando que os três membros 
da divindade estão operando na vida do cristão 
para gerar nele uma vida vitoriosa contra o pe-
cado. Em seguida, mostra que o Deus Triuno 
deseja ter comunhão com o crente e estabelecer 
uma relação de intimidade com ele. Leia com 
atenção as seguintes palavras: “Porque todos os 
que são guiados pelo Espírito de Deus [Pai] são 
filhos de Deus. Pois vocês não receberam um es-
pírito que os escravize para novamente temerem, 
mas receberam o espírito que os adota como fi-
lho, por meio do qual clamamos: ‘Aba, Pai’. O 
próprio Espírito [Santo] testemunha ao nosso es-
pírito que somos filhos de Deus. Se somos filhos, 
então somos herdeiros de Deus e coerdeiros com 
Cristo [Filho], se de fato participamos dos Seus 
sofrimentos, para que também participemos da 
Sua glória” (Romanos 8:14-17).

A confiança nos membros da divindade pro-
tege os crentes do perigo de abandonarem a fé 
cristã. Nos versículos 20 e 21 da epístola de Ju-
das, o apóstolo escreveu: “Edifiquem-se, porém, 
amados, na santíssima fé que vocês têm, orando no 
Espírito Santo. Mantenham-se no amor de Deus, 
enquanto esperam que a misericórdia de nosso Se-
nhor Jesus Cristo os leve para a vida eterna.”

Judas muda o foco da sua atenção nesta al-
tura da carta. Até agora, está falando dos falsos 
mestres. Nesse ponto, Judas inicia um trecho de 
instrução que visava proteger os crentes da in-
fluência desses falsos ensinadores. Eles deviam 
ter uma fé fundamentada no profundo conheci-
mento da “santíssima fé”, a mesma que ele deno-
minou anteriormente de “a fé que uma vez por 
todas foi entregue aos santos” (versículo 3). Para 
isso, os crentes precisavam orar no Espírito San-
to. Segundo o comentarista bíblico Michael Gre-
en, “a batalha contra os falsos ensinos, pois, não 
é ganha por argumentos”.9 O cristão é dirigido 
pelo Espírito Santo quando mantém comunhão 
com Ele através da oração. Judas avança em seu 
argumento, dizendo que somos protegidos do 
erro quando permanecemos na esfera do amor 
de Deus Pai. Por fim, argumenta que a pro-
messa da vinda de Cristo também nos protege 
da apostasia. A visão da eternidade fortalece o 
cristão a vencer as dificuldades desta vida. Nessa 
passagem, Judas cita as três virtudes cristãs (a fé, 
o amor e a esperança) e as relaciona com cada 
membro da Triunidade: o Espírito Santo, o Pai e 
o Filho. Em síntese, o Deus Triuno defende Seus 
filhos contra o erro.
______________________________________________________________

Referências

1 CONNER, Walter T. Revelação e Deus, p. 278.
2 Comentário bíblico Broadman, vol. 9, Lucas-João, p. 38.
3 WHITE, Ellen G. The Review and Herald, 8 de agosto de 1878.
4 O Desejado de Todas as Nações, p. 112.
5 Idem.
6 Ibidem, p. 671.
7 Conselhos sobre saúde, p. 222.
8 MODDY, Dale. Comentário bíblico Broadman, Romanos, vol. 10. Rio de 
Janeiro: JUERP, 1984, p. 243.
9 GREEN, Michael. II Pedro e Judas – introdução e comentário. São Paulo, 
Vida Nova e Mundo Cristão, 1988, p. 176.

Anotações para estudo:

O Deus triuno nos ama

-  53  -



Os semitas têm uma forma de ver o conhecimento, diferente dos gregos. Na visão do pri-
meiro grupo, enquanto a ciência deve ser algo prático, tendo uma função, o segundo gru-
po aprecia o saber pelo simples prazer de conhecer, mesmo que aquilo não tenha nenhu-
ma utilidade. 

A cultura ocidental foi calcada no pensamento grego, e nossa forma de estudar é muito conteudis-
ta. Na escola, aprendemos um monte de coisas que não vão servir para nada. Isso é culpa dos gregos. 
Estamos tão acostumados a essa forma de pensar, que levamos isso para outras áreas da nossa vida. 
Assim, nos aprofundamos nos estudos religiosos apenas pelo prazer que o conhecimento proporcio-
na, e continuamos cometendo os mesmos erros que já devíamos ter abandonado há muito tempo. 
Por outro lado, para o povo de Israel, o conhecimento é fundamental à felicidade, mas se não levar a 
uma vida piedosa, não terá utilidade nenhuma. 

Essa pequena introdução foi escrita por causa do material que você acaba de ler. Com certeza, 
muitas coisas que você estudou são novas, enquanto outras, nem tanto. Não há como estudar os as-
suntos do ENAR deste ano sem ser tocado pela profundidade dos temas propostos. Cremos que seu 
conhecimento teológico aumentou. Mas se tudo o que você estudou não tocou seu coração, então 
será um conhecimento inútil.

Deus nos convida a crer no Evangelho, mas não nos faz construir o edifício da fé no ar. Os alicer-
ces devem estar firmados sobre a rocha da verdade. Os fundamentos devem estar baseados na Palavra 
de Deus. Tal conhecimento é poderoso, mas para ter efeito permanente, é preciso que alcance o cora-
ção. Você pode saber toda a teoria da verdade, e mesmo assim acabar perdido eternamente. Acredito 
que não exista algo mais triste do que uma pessoa dedicar a vida ao aprendizado e ensino da verdade 
e depois se perder. Quantos pregadores assumem o púlpito para falar e não têm uma experiência real 
com Jesus Cristo! Quantos dão estudos bíblicos e levam muitas pessoas ao batismo, mas não sabem 
o que significa amar a Deus! 

Após estudar sobre a divindade, é impossível você não ter percebido o quanto Deus o ama. Con-
tudo, Ele ama tanto você que respeita seu direito de escolha. Ele lhe oferece a salvação gratuitamente, 
através de Jesus Cristo, mas não força a entrada. O Espírito Santo trabalha como o vento, de forma 
discreta e permanente, mas sem fazer barulho. O Pai olha todos os dias para a estrada que o filho 
pródigo tomou para viver longe de casa, mas espera que ele volte com os seus próprios pés. Quanto 
tempo você vai resistir a esse apelo? Jesus deseja entrar na sua vida e morar em seu coração. O Espíri-
to Santo deseja derramar o amor de Deus em seu viver. O Pai deseja ter um relacionamento profundo 
com você. Atenderá você ao apelo do Deus Triuno?

Conclusão — E agora, que faremos?

-  54  -



Anotações para estudo:

-  55  -



Quem é Deus?

O Deus dos nossos pais

A Triunidade de Deus no Novo Testamento

A Divindade de Cristo revelada na Antiga Aliança

Jesus Cristo, Deus pleno

“E o Verbo se Fez carne”

O Espírito Santo

Os dons do Espírito Santo

O Deus triuno nos ama

Conclusão — E agora, que faremos?


